
ISSN: 2358-0844
n. 23, v. 1

nov.-dez.2025
p. 149-167

Artigo licenciado sob forma de uma licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional. (CC BY-NC 4.0)
Recebido em 23/05/2024

Aceito em 13/10/2025
~149~

slam das minas: subjetividades negras na 
poesia

(slam of minas: black subjectivities in the poetry)

(slam las minas: subjetividades negras en la poesía)

Patrícia Pereira da Silva1

Resumo: Este texto é um recorte da minha dissertação de mestrado, em que eu, mulher negra afroamazônida, estudo 
e escrevo sobre a produção poética das mulheres negras da cena do slam. Para tanto, a pesquisa se vale da antologia 
Querem nos calar: poemas para serem lidos em voz alta, de organização de Mel Duarte. Foram considerados o recorte 
de três poemas para compor o artigo, todos produzidos por mulheres negras, cujo foco é o fazer poético das poetas em 
seus contextos de vivência até a consideração das diferenças específicas da produção de mulheres negras e o resgate 
da oralitura, da ancestralidade negra e a necessidade de repensar o corpo negro-feminino como forma de reexistência 
na poesia contemporânea.
Palavras-chave: slam das minas; subjetividades negras; poesia contemporânea; reexistência. 

Abstract: This text is an excerpt from my master’s thesis, in which I, an Afro-Amazonian black woman, study and write 
about the poetic production of black women in the slam scene. To this end, the research uses the anthology They want to 
silence us: poems to be read aloud, organized by Mel Duarte. The excerpt of three poems were considered to compose 
the article, all produced by black women, whose focus is the poetic making of poets in their contexts of experience until 
the consideration of the specific differences in the production of black women and the rescue of orality, black ancestry 
and the need to rethink the black-female body as a form of reexistence in contemporary poetry.
Keywords: slam of minas; black subjectivities; contemporary poetry; reexistence.

Resumen: Este texto es un extracto de mi tesis de maestría, en la que yo, una mujer negra afroamazónica, estudio y 
escribo sobre la producción poética de las mujeres negras en la escena del slam. Para ello, la investigación se vale de la 
antología Quieren silenciarnos: poemas para ser leídos en voz alta, organizada por Mel Duarte. Para componer el artículo 
se consideró el fragmento de tres poemas, todos ellos producidos por mujeres negras, cuyo foco es la creación poética 
de las poetas en sus contextos de experiencia hasta la consideración de las diferencias específicas en la producción de 
las mujeres negras y el rescate de la oralidad, la ascendencia negra y la necesidad de repensar el cuerpo negro-femenino 
como forma de reexistencia en la poesía contemporánea.
Palabras clave: slam de minas; subjetividades negras; poesía contemporánea; reexistencia.

1 Afroamazônida y transamazônica, pesquisadora, poeta e crítica literária. Mestra em Estudos Literários pela 
Universidade Federal de Rondônia. Professora EBTT do Instituto Federal do Amazonas – Campus Lábrea. E-mail: 
patricia.psilva@ifam.edu.br.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


SILVA, P. P. slam das minas

~150~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

Não Desiste 

[...]

Quando olhar para as suas irmãs, veja que todas somos o início
Mulheres Negras!

Desde os primórdios, desde os princípios
África, mãe de todos. Repare nos teus traços, indícios

É no teu colo onde tudo principia,
Somos as herdeiras da mudança de um novo ciclo! 

[...]
Mel Duarte 

1 Ritos iniciáticos 

Talvez essa seja a parte de um texto que eu mais apareça, ou desapareça e apareça 

coletivamente, apareça em muitas vozes que permearam ao longo desta vida e da vida acadêmica, 

vozes de mulheres e homens, e principalmente de professores e professoras, mas também a voz de 

minha vó, de minha mãe e das mulheres negras que me atravessaram e ainda atravessam. O “talvez” 

é, simplesmente, nada de certeza, pois eu não tenho certeza do que escrevo e já escrevi, tudo é uma 

grande tentativa humana de transparecer na linguagem escrita percepções e experiências cotidianas 

que, alinhadas à arte, à poesia e à teoria, fazem-me pesquisadora da poesia contemporânea. Gloria 

Anzaldúa disse: “quem nos deu permissão para encenar o ato da escrita? [...] Quem sou eu, uma 

pobre chicana da roça pra pensar que poderia escrever? (Anzaldúa, 2021, p. 46). E eu reescrevo: 

quem sou eu, uma pobre filha de empregada doméstica para pensar que poderia escrever? Eu sou 

Atlântica. Transatlântica. Transamazônica. Sou tataraneta de África, da mãe das mães: África. 

Sou de Angolas, Jagas ou Benin (Nascimento, 2018). Oríentada sou oríentanda para grandes ritos 

iniciáticos da vida através do amor à pesquisa e do respeito aos que me antecederam (Nascimento, 

2018). Así soy yo. 

É de minha cabeça-orí que procurei no rito da pesquisa o estabelecimento entre o meu eu 

presente e meu eu passado, na minha escrita do presente, com o meu futuro de pesquisadora, por 

isso, nada ou tudo que me proponho nestas análises dos poemas deve ser considerado absoluto e 

reducionista, são proposições, problematizações de uma jovem pesquisadora negra da Amazônia 

Ocidental que se faz pensando uma crítica literária voltada para a teoria de mulheres negras. Espero 

do eu-mim desenvolver com consistência e com aporte os entrelaçamentos e imbricações entre 

teoria e poesia. Nesse sentido, cito Grada Kilomba naquilo que ela diz: “escrever este livro, foi, 

de fato, uma forma de transformar, pois aqui eu não sou a “Outra”, mas sou eu própria. Não sou 

o objeto, mas o sujeito” (Kilomba, 2019, p. 27). Nesse momento eu sou sujeito da minha própria 

escrita. 



SILVA, P. P. slam das minas

~151~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

À vista disso, não devemos esquecer das que vieram antes, das escritoras negras e mulheres 

negras que abriram caminhos para que pudéssemos estar aqui exercendo a nossa arte e exercendo 

o nosso conhecimento teórico-científico do povo preto. 

Lembremos de Maria Firmina dos Reis, mulher negra maranhense, que até pouco tempo 

não pertencia aos cânones do século XIX; ela foi uma das primeiras a narrar literariamente a 

escravidão no seu romance Úrsula (1859) sob uma outra perspectiva, a de nomear os seus sujeitos-

personagens escravizados e dedicar capítulos e falas a esses personagens negros escravizados. 

Para Conceição Evaristo, 

Maria Firmina dos Reis, ao compor sua obra advogando pela abolição da escravatura, 
situa os sujeitos escravizados como seres humanos roubados em seu direito sagrado, o 
de ter a liberdade. A construção da personagem Susana, evocando a terra materna e a 
potencialidade da vida que tinham ficado para trás, oferece às escritas futuras lugares 
históricos e ancestrais dos povos africanos e suas descendências espalhadas pelas 
Américas (Evaristo, 2021, p. 283).

A mulher negra audaciosa que rompeu com a hegemonia literária relegada aos homens, 

principalmente os homens brancos da época. Sua intrepidez forjou o 

que havia de mais transgressor no pensamento social brasileiro construído literariamente. 
Ela inaugurou, na ficção, uma forma de conceber a pessoa negra em sua subjetividade e 
memória, fraturando um território mental, político e social todo organizado em torno da 
escravidão (Miranda, 2021, p. 287).

O português e o pretuguês de Maria Firmina foram, muitas vezes, a única justificava dos 

críticos, por muitos anos, para desconsiderá-la literariamente, é o que fez, e faz, desta mulher negra 

sensível ao seu povo, a condição social-histórica que a perpassou. Para tanto, segue-se o trecho 

do capítulo “A preta Susana”, o que pode ser considerado um dos primeiros gritos de literariedade 

abolicionista, até antes mesmo do poema Navio Negreiro (1870) de Castro Alves. 

Para caber a mercadoria humana no porão fomos amarrados em pé e para que não 
houvesse receio de revolta, acorrentados como os animais ferozes das nossas matas, que 
se levam para recreio dos potentados da Europa. Davam-nos a água imunda, podre e 
dada com mesquinhez, a comida má e ainda mais porca: vimos morrer ao nosso lado 
muitos companheiros à falta de ar, de alimento e de água. É horrível lembrar que criaturas 
humanas tratem a seus semelhantes assim e que não lhes doa a consciência de levá-los à 
sepultura asfixiados e famintos! (Reis, 2021, p. 138-140).

Na diáspora da liberdade sufocada se tem o entendimento sobre a condição de animalização 

do corpo negro. Nesse momento, escritora e narradora, ao mesmo tempo, levam-nos a reflexão dos 

outros. Quem são os outros? Sarah Bartmann é uma dentre os tantos africanos escravizados feitos 

de objeto de exposição, exploração e escravização, como bem descreve o trecho “que se levam 

para recreio dos potentados da Europa”. A sobrevivência de preta Susana permaneceu na memória 



SILVA, P. P. slam das minas

~152~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

das histórias orais contadas aos que vieram depois, para então ser narrada por Maria Firmina. Do 

outro lado da ponta, no Norte do continente americano, tivemos a outra abolicionista, Sojourner 

Truth, que em 1851 “se levantou, diante de um grupo organizado de mulheres e homens brancos, 

em uma reunião antiescravista em Indiana e mostrou os seios para provar que, de fato, era uma 

mulher” (Hooks, 2019b, p. 251). 

E eu não sou uma mulher? discurso de Sojourner Truth que inspirou o título do primeiro 

livro de bell hooks, E eu não sou uma mulher?: mulheres negras e feminismo. Sendo crítica 

cultural e escritora, bell hooks, assim como as outras citadas anteriormente, são de lumes para 

outras meninas e mulheres negras, críticas de arte e literatura, escritoras, ativistas e entre outros 

papeis sócio-políticos que desenvolvemos. Por isso é significativo saudar as nossas antecessoras e 

reconhecer os seus legados na história da literatura brasileira, da literatura negra e afro-brasileira. 

A tese Corpo de romances de autoras negras brasileiras (1859-2006): posse da 

história e colonialidade nacional confrontada de Fernanda Rodrigues de Miranda, compara e 

mapeia romances de escritoras negras, como Úrsula (1859) de Maria Firmina dos Reis;  Água 

Funda (1946) de Ruth Guimarães; Pedaços da fome (1963) de Carolina Maria de Jesus; Negra 

Efigênia: paixão do senhor branco (1966) de Anajá Caetano; A mulher de Aleduma (1981) de 

Aline França; As mulheres de Tijucopapo (1982) de Marilene Felinto; Ponciá Vicêncio (2003) de 

Conceição Evaristo; e Um defeito de cor (2006) de Ana Maria Gonçalves. Miranda (2019) realiza 

o mapeamento dos romances brasileiros de autoria negra de mulheres e homens e nos entrega, em 

um estudo acadêmico, o reconhecimento de escritoras negras que a tanto esperávamos. 

Sabemos que, embora Ruth Guimarães tenha vindo antes que Carolina Maria de Jesus, 

Carol é a nossa maior referência da literatura periférica-marginal, em Casa de Alvenaria – volume 

1: Osasco, ela escreve: “aconselho o povo a ler, a lêitura, é o adubo da alma, fortifica o carater. E 

o que é forte triunfa” (Jesus, 2021, p. 144). Mais voltado para a produção cultural, a cronologia 

apresentada no livro Literatura negra feminina: poesia de sobre (vivência), de organização de 

Elizandra Souza e Iara Aparecida, considera tanto os romances quanto os livros de poemas. A linha 

do tempo intitulada A benção às mais velhas, apresenta diversos nomes, principalmente da poesia 

de mulheres negras. 

Desse modo, Jurema Wernek (2006), em um dos seus textos, diz-nos: “nossos passos vêm 

de longe”. Sim, nossos passos vêm de longe, pois toda referência corporal, filosófica, espiritual, 

comunitária e artística tem uma herança ancestral, que muitas mulheres negras não reconhecem, 

porque a ocidentalização nos negou desde o processo de diáspora até a escravização dos corpos 

negros e a demonização das matrizes africanas. 



SILVA, P. P. slam das minas

~153~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

Wernek salienta que em uma sociedade como a nossa, 
as mulheres negras não existem. Ou, falando de outra forma: as mulheres negras, como 
sujeitos identitários e políticos, são resultado de uma articulação de heterogeneidades, 
resultante de demandas históricas, políticas, culturais, de enfrentamento das condições 
adversas estabelecidas pela dominação ocidental eurocêntrica ao longo dos séculos de 
escravidão, expropriação colonial e da modernidade racializada e racista em que vivemos. 
(Werneck, 2006, p. 76).

Mas, somos Kemet (o Egito antigo), somos a terra preta, somos África em nós e “como 

Cheikh Anta Diop e outros mostraram, a África é o berço da civilização humana e, portanto, 

da cultura”. (Dove, 1998). Nós, mulheres negras em África, produzimos sociedades matriarcais 

(Dove, 1998), e por isso muitos sistemas familiares africanos e brasileiros são geridos pela ideia 

de matrifocalidade, a mãe-preta como eixo central e único de organização (Oyěwùmí, 2020). 

Graças às mães pretas que geriam suas famílias ao mesmo tempo em que cuidavam dos filhos 

brancos dos escravagistas, o nosso “pretuguês” (o português africanizado) (Gonzalez, 2020, p. 

203) se popularizou. É a ancestralidade, a oralitura, o pretuguês, a reexistência, os pedidos de 

benções, e muitas outras filosofias e práticas de matriz africanas que serão invocadas nos poemas 

das slammers. Talvez seja essa a lógica do retorno, o tempo espiralar, e como bem disse Beatriz 

Nascimento,

A terra é circular…
O sol é um disco!
Onde está a dialética?
No mar. Atlântico-mãe! 
(Nascimento, B. 2018, p. 326).

O sinal gráfico está no corpo diaspórico, a primeira inscrição que atravessa corpos negros, 

o longínquo, o outro lado do oceano, o próprio oceano, pois a vivência subjetiva da mulher negra 

“transfigura-se, muitas vezes, em leitmotif da criação literária, mimeticamente encenada de forma 

polivalente e polissêmica, às vezes ambígua e pesarosa, às vezes irônica, utópica, transgressora 

(Martins, 2007, p. 59). Então, escrever será e é confrontar os próprios demônios, do passado, 

do presente e do futuro, e olhá-los nos olhos e escrever sobre eles, com eles, a partir deles ou 

simplesmente reescrevê-los (Anzaldúa, 2021).

Portanto, considerando os ritos iniciáticos, analisarei alguns poemas de diferentes mulheres 

negras que compõem a obra organizada por Mel Duarte, Querem nos calar: poemas para serem 

lidos em voz alta. Os poemas escolhidos são de poetas de diferentes regiões do Brasil e são poemas 

que não tiveram necessariamente um critério específico de escolha, ao mesmo tempo que são os 

que tocaram no meu coração, são poemas que evidenciam marcas da subjetividade das poetas 

negras, tema desta escrita. As poetas também foram escolhidas por terem uma representatividade 



SILVA, P. P. slam das minas

~154~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

significativa na cena do slam. 

2 O transe poético da preta-mulher

 As poetas da cena do slam, das quais me permito ouvir, em mim mesma e através de 

mim, é como um processo de incorporação do orixá, do qual nunca vivenciei, mas que imagino, 

ser em mim os outros e outros em mim. Exercendo o ofício de crítica iniciante da literatura e da 

poesia, eu tento ouvir da mesma forma que um dia ouvi Marilia Librandi (2012) ensinar a ouvir, 

em que a escuta é auricular – é com o ouvido e com o coração. E eu faço esse movimento porque 

o slam não é tão diferente de tudo que já vimos, mas o slam no Brasil me força a experenciar a 

pluralidade poética. As oralituras, as escrevivências, a gramática do cotidiano são saberes de um 

povo, a inscrição da memória, como bem diz Leda Maria Martins, são possibilidades de postular 

outras estéticas, outras poéticas, que são complexas de serem analisadas, de serem fundamentadas 

teoricamente, mas que exigem de mim, uma mulher negra e pesquisadora de poesia, proposições 

que contemplem a poesia destas mulheres negras. Para complementar o que sinto, cito Audre 

Lorde que diz:

O tipo de luz sob a qual examinamos nossas vidas influencia diretamente o modo como 
vivemos, os resultados que obtemos e as mudanças que esperamos promover através 
dessas vidas. É nos limites dessa luz que formamos aquelas ideias pelas quais vamos em 
busca de nossa mágica e a tornamos realidade. Trata-se da poesia como iluminação, pois 
é através da poesia que damos nomes àquelas ideias que - antes do poema - não tem nome 
nem forma, que estão para nascer, mas já são sentidas. Essa destilação da experiência da 
qual brota a verdadeira poesia faz nascer o pensamento, tal como a sensação faz nascer a 
ideia, tal como conhecimento faz nascer (antecede) a compreensão. (Lorde, 2019, p. 45).

Assim, ao nascer da compreensão poética há sempre um renascer idílico ancestral da poeta, 

pois é na poesia e pela poesia que somos extras e vasamos, então extravasamos, transbordamos e 

esparramamos as ideias e palavras mais intimas e ínfimas que precisam ser escarradas e cuspidas 

para darmos nome as coisas já sentidas. Pode ser daí, como bem lembrou Audre Lorde, que se 

gesta e pari poesia. 

2.1 Poesia slam sul-mato-grossense de Daniele Almeida 

Quando reconhecemos em mulheres negras toda a diversidade das suas poesias como 

iluminação nós “estamos diante de diferentes agentes históricas e políticas” (Werneck, 2006, p. 

77). Como Danielle Almeida, a poeta e atriz ‘sempre que pode’. Criada no bairro Moreninha, 

em Campo Grande, no Mato Grosso do Sul, sua entrega para a escrita começou efetivamente 

em meados de 2014 e 2015 e, desde então, não parou mais de fazer e viver a poesia, a arte. Teve 

experiências com os movimentos de slam. Atualmente integra o coletivo slam Camélias, um slam 

das Minas de MS, mas com outra nomenclatura. Através do seu fanzine Poesia de um coração 



SILVA, P. P. slam das minas

~155~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

suburbano, espalha suas poesias pela cidade, dessa forma sabendo que existe e resiste. Segue o 

poema.

PRETA, LIBERTE-SE 
Chamaram-me de piche. 
Fizeram-me odiar minha cor. 
Fizeram-me odiar meus cabelos. 
Fizeram-me pensar que seria um objeto sexual. 
Deram-me de presente vassourinhas e rodinhos quando criança. 
Falaram que meu riso largo, alto e solto era safadeza. 
Logo meu riso… 
Compararam-me com o “cruzamento de cavalo com jumenta ou de jumento com égua”.
Acreditei que nunca seria bela. 
Mas daí… 
Eu cresci… 
Me empoderei… 
Agora sou feminista! 
Agora eu amo minha cor! 
Agora só meus cabelos sabem o quanto os amo! 
Não sou objeto sexual! Meu riso; ah, meu riso…
Continua largo, alto e solto, fácil, fácil ele aparece por aí. 
Agora eu quero que me chamem de Negra!
(Almeida, 2019, p. 79).

O título do poema convida a mulher preta à liberdade, esse chamamento para a liberdade 

da mulher negra, de uma voz que circunda e ecoa pelo eu-poético, reverbera na poesia como 

“atributos definidores do ser mulher e mulher negra em nossa sociedade” (Carneiro, 2018, p. 155). 

Do verso um ao verso nove, os verbos vão sendo construídos no infinitivo: chamar, fazer, dar, falar. 

Esses verbos remetem ao que se associa ao eu-poético na sua subjetividade e em como esse mesmo 

eu-poético entendeu e entende o seu lugar no mundo, como uma tarefa a se fazer.

A experiência do eu-poético constrói uma lista figurativa das mulheres negras e dos aspectos 

físicos que fizeram as mulheres negras odiarem a si mesmas, da desumanização do corpo negro 

e da reificação. Com um poema curto de dezessete versos e uma única estrofe, o texto é marcado 

por uma fala elocutória daquilo que precisa ser dito em poucas palavras, mas com palavras que 

exerçam a revolução lírica necessária. As associações das quais a poeta descreve estão ligadas a 

um corpo específico: o corpo que é chamado de piche, corpo considerado objeto sexual e o corpo 

que recebe vassouras e rodos.

 Tal conjuntura marca o lugar social e racial do corpo do eu-poético, e o que de mais 

simples poderia ‘humanizar’ esse corpo negro o torna ainda mais reificado: o seu sorriso, /Logo 

meu riso…/. Todas as associações feitas ao corpo da mulher negra desencadeiam bruscamente no 

verso oitavo, /Compararam-me com o ‘cruzamento de cavalo com jumenta ou de jumento com 

égua’/. /Acreditei que nunca seria bela./. Essa analogia retrata a zoomorfização dos corpos fora de 

um padrão hegemônico. O termo racista ‘mulata’ nasceu dessa ideia de cruzamento, nesse caso, o 

homem branco estuprava a mulher preta, que então gerava filhos negros de pele clara. As mulheres 



SILVA, P. P. slam das minas

~156~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

negras de pele clara ainda carregam a condição de frutos da hibridização, a elas, foi relegado o 

lugar de corpos sexualizados e objetificados, o que Lélia Gonzalez chama de mulata exportação. 

O eu-poético insinua ao leitor que os outros o igualam a cruzamentos de animais, marcando 

mais uma vez o lugar desse corpo na construção do poema. Um corpo fruto de cruzamentos é um 

corpo fruto da testagem de melhoramento dos corpos. Como se sentir bela se você não é nenhum 

e nem outro? É no verso /Eu cresci…/ que o eu-poético desperta para um outro eu, assim como 

Audre Lorde, relatando o poder do contato com ancestralidade. 

[...] quando entramos em contato com a nossa ancestralidade, com a consciência não 
europeia de vida como situação a ser experimentada e com a qual se interage, aprendemos 
cada vez mais apreciar nossos sentimentos e a respeitar essas fontes ocultas do nosso 
poder - é delas que surge o verdadeiro conhecimento e, com ele, as atitudes duradouras. 
(Lorde, 2019, p. 46).

O processo de crescer exige que a mulher negra entenda os atravessamentos e tente fugir 

das condições impostas, ou seja, para nós, mulheres negras, “existe um lugar sombrio onde cresce, 

oculto, e de onde emerge nosso verdadeiro espírito, “belo/ e resistente como castanha/ pilares se 

opondo ao (seu) nosso pesadelo de fraqueza” e de impotência”. (Lorde, 2019, p. 46). 

Depois de se auto empoderar, o tempo do agora marca a transformação do corpo-objetivo 

ao corpo-eu-existo para além da objetificação. O fluxo do poema é ditado pelo tempo do agora, o 

agora que é, que ama e que nega ser objetificado, e essa negação no agora mostra que o percurso 

do eu-poético não é tão curto quanto a única estrofe do poema. O verbo “amar” aparece flexionado 

duas vezes, ao amar sua cor e seus cabelos; os adjetivos: largo, alto e solto, fácil, fácil, fazem 

referência ao riso da mulher negra que continua a sorrir, tirando-a desse lugar de sexualização. 

Assim sendo, as muitas formas poéticas se congregam no slam, dessa forma, os temas que 

emergem perpassam o âmbito do lugar territorial que o subjetivo e o eu-poético limitam forças e 

se chocam, não raro são as tramas que se entrecruzam. Esse é o poder da palavra, no livro ou fora 

dele, ela é gravada na performance do corpo, que não se engendra, mas que se movimenta como o 

vento. (Martins, 2007). Nesse momento, 

[...] a palavra poética, cantada e vocalizada, ressoa como efeito de uma linguagem 
performática do corpo, inscrevendo o sujeito emissor, que a porta, e o receptor, a quem 
também circunscreve, em um determinado circuito de expressão, potência e poder. 
(Martins, 2007, p. 80).

Nos versos quinze e dezesseis, em que o riso transfigura a objetificação do ser em sujeito do 

próprio ser, evidencia-se o estado de sorrir; não citando a boca propriamente, o efeito da imagem 

que o riso faz na estrutura facial é uma escolha de não reificar a mulher negra pela boca. Por fim, 

o último verso retoma o tempo do agora e a consciência do eu-poético se reconhecer como negra. 



SILVA, P. P. slam das minas

~157~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

Esse trecho faz analogia ao poema Me Gritaron Negra (1960), da poeta afroperuana Victoria Santa 

Cruz:

Me Gritaron Negra
[...]

De pronto unas voces en la calle
Me gritaron: ¡negra!
 
¡negra! ¡negra! ¡negra!
¡negra! ¡negra! ¡negra!
¡negra!
 
[...]

¡al fin!
Al fin comprendí (¡al fin!)
Ya no retrocedo (¡al fin!)
Y avanzo segura (¡al fin!)
Avanzo y espero (¡al fin!)

Y bendigo al cielo porque quiso Dios que negro azabache fuese mi color,
Y ya comprendí (¡al fin!)
Ya tengo la llave:
 
¡NEGRO! ¡NEGRO! ¡NEGRO! ¡NEGRO!
¡NEGRO! ¡NEGRO! ¡NEGRO! ¡NEGRO!
¡NEGRO! ¡NEGRO! ¡NEGRO! ¡NEGRO!
¡NEGRO! ¡NEGRO!
 
¡Negra soy!

Sueli Carneiro comenta que a expressão “enegrecendo o feminismo” é utilizada “para 

designar a trajetória das mulheres negras no interior do movimento feminista brasileiro”. (Carneiro, 

2018, p. 197). Me aproprio dessa expressão para pensar enegrecimento da literatura no geral, mas 

principalmente da poesia contemporânea, em que cada vez mais mulheres negras poetas tem se 

lançado como danças ritualísticas em que “as mulheres incorporam força cósmica criando novas 

possibilidades de transformação e mudança” (Piedade, 2017, p. 31). Sendo esse o lugar de conexão 

e projeção de saberes ancestrais. 

2.2 Poesia slam paulista de Luz Ribeiro 

Para as negras mulheres da cena do slam, “a poesia não é um luxo. É uma necessidade 

vital da nossa existência” (Lorde, 2019, p. 47), como sabe muito bem Luz Ribeiro. A paulistana 

“Mulher de palavra”, como anuncia o título de seu poema, nasceu no verão de 1988. Participa de 

saraus e slams desde o ano de 2012. Conquistou competições importantes de slam: FLUP SLAM 

NACIONAL em 2015, Campeonato Nacional de Poesia Falada – Slam BR em 2016 e Slam BR 

Especial Online em 2021. Publicou os livros: eterno contínuo (selo do burro, 2013), espanca/

estanca (editora Quirino, 2017) e novembro [pequeno manual de como fazer suturas] (editora 



SILVA, P. P. slam das minas

~158~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

Quirino, 2020). Idealizou e foi slammaster do slam das Minas SP durante 4 anos e integrou o 

coletivo Poetas Ambulantes. Luz é: mar-mãe de Ben e filha-mar de Odoya. O poema é:

MULHER DE PALAVRA 
sou mulher de papel
me compõe celulose e celulite

me derreto fácil
me arremesso frágil
me quiseram ágil
eu leito, tento

sou mole de iguais peitos flácidos
e seio farto
outrora plácido
hoje turbulento

minhas estrias são mapas
que não levam a lugar algum
são marcas de uma cansável aceitação
de quem já ousou caber nos incabíveis:
38, liso, moda, mídia, média ...
fracasso, eu não me caibo
meu mundo é vasto
número 44

punho de aço
cabelo em riste
o abraçar insiste
mas me mudo rápido
solidão persiste

amorenaram-me e eu amornei
me queriam quente
mas sou ardida
instantâneamente em 3’ minutos
fico fria, vê?

como mulher meu papel
deveria ser o de cuidar da família
deveria ser o de servir meu esposo
deveria ser o de gerir cinco filhos
deveria ser o de criar os cinco filhos
e ainda cuidar dos cachorros
deveria ser o de propiciar gozo

mas eu devo e não nego
e essa divida é uma dúvida
e na dúvida deixo o pagamento
em aberto

estou fora do prumo
não ando nas linhas
extrapolo as margens

sou papelote
sou só um risco na folha
e arrisco riscar poesias

eu rio ansiando amar

em mim, só o riso é frouxo
talvez os braços também
deixo todo o mundo escapar
permanece o que convém

as pernas são fortes



SILVA, P. P. slam das minas

~159~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

o chão é que me escapa
com mania de voo
poemas dão asas

eu não estou nos livros
por isso escrevo histórias
o avançar do calendário
demarca minha trajetória

sou mulher de papel
no papel e fora dele
que oxalá me permita, agora
ser uma mulher de palavra
(Ribeiro, 2019, p. 137-139).

A mulher de palavra corporifica a palavra pela intervenção do território do seu próprio 

corpo, como o papel, é suporte da escrita e para a escrita, nesse ínterim, as estrofes giram em torno 

do elemento central – a mulher de papel. Estruturado quase que completamente pela primeira 

pessoa do discurso, o eu-poético se caracteriza metaforicamente nos versos, repercutindo uma 

subjetividade, que diferentemente de poemas anteriores, não está explicitamente marcado o eu-

mulher-negra. O poema gira em torno da transubstanciação da palavra em corpo-poema. 

Sobre a estrutura do poema, é composto por quinze estrofes, com estrofes que variam de um 

a seis versos cada uma. Nos quatros versos da segunda estrofe a rima aparece nas palavras /fácil, 

frágil e ágil/ desencadeando numa sonoridade muito singular, que pode nos remeter a sensação de 

formação das ondas com a boca, ao serem pronunciadas, ondas essas que podem ser associadas ao 

mar, ao papel amassado, ao corpo humano gelatinoso marcado pelas ondas da celulite. 

Como a silhueta de uma mulher o poema vai se desenhando, percebidos nos substantivos: 

/liso, moda, mídia, média/. Na quinta estrofe, depois dessa mulher se compor, derreter-se e se 

ajustar, enfrenta a resistência, a insistência e a persistência, essas são palavras que cabem no 

vocabulário das muitas mulheres plurais. É pelos versos do poema que o eu-poético se subjetiva 

sem o fazer, evidenciando ao sujeito leitor que essa mulher de palavra não é toda mulher, ela é 

específica, é a mulher que tem: /punho de aço/; /cabelo em riste/ e que carrega a /solidão persiste/.

De punho cerrado, um gesto político e símbolo do movimento Black Power, os cabelos 

armados representam a resistência do amor aos crespos, mas solidão é consequência estrutural de 

um sistema que o verso vinte e quatro resume /amorenaram-me e eu amornei/. Assim, o verso nos 

leva a pensar nos vários estereótipos que no período da escravidão foram surgindo, dentre eles: 

tia jemimas – estereótipo racista da mulher negra de mammy (mãe negra); sapphires – estereótipo 

racista da mulher negra raivosa; amazons – estereótipo racista da mulher negra masculinizada 

(hooks, 2019b).

Porém, para as mulheres negras brasileiras os estereótipos elencados por bell hooks não 



SILVA, P. P. slam das minas

~160~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

contemplam a densidade da construção do verso da poeta, pois, essa mulher que amorenam, 

é mulher negra de pele clara, que demonstramos no poema de Danielle Almeida. A mulher de 

palavra e de papel que assume papéis impostos pelo patriarcado, nesse sentido, quando eu-poético 

se coloca como papel, faz do corpo objeto de escrita de uma poesia contra-hegemônica, melhor 

dizendo, contando a sua história a partir de um corpo amorenado e morno, de um corpo que 

perpassa pela subjetividade da mulher negra. 

Ainda no verso /amorenaram-me e eu amornei/, pode ser entendido por dois vieses a 

marca de subjetividade desta mulher negra, ‘amorenar’ compreende tanto escurecimento da pele 

ou quanto pelo clareamento da pele, essa dicotomia se dá porque algumas mulheres podem se 

amorenar e outras serem amorenadas. Ao ser amorenado, o eu-poético escolhe amornar-se, escolhe 

estar entre o frio e o quente, e também não ser frio e nem ser quente, apenas amornado, depreende-

se que a consciência lírica da poeta ao escolher as palavras e até inventar neologismos busca 

confundir o sujeito leitor. 

Por outro lado, o que esperam dessa mulher de papel? A mulher quente. Mas que mais 

que quente, é ardida. Não é a musa carnavalesca e nem a mãe-preta. Camufla-se. Assim como a 

quantidade de pimenta no acarajé, vai do quente/ardido ao frio e ainda assim escolhe ser morna. 

À vista disso, quem são as mulheres do acarajé? Em sua grande maioria são as mulheres de Oiá, 

orixá Iansã, que “é a senhora dos ventos e dos raios. Uma força guerreira, perigosa, insubordinada” 

(Werneck, 2006, p. 78). São as mulheres de terreiro, as pretas de terreiro, elas que abrem caminhos, 

são palavras. É a mulher de palavra. São mulheres de palavras. 

No limiar das palavras poéticas o eu-poético apresenta a dicotomia do ser mulher. O verso 

vinte e nove /como mulher meu papel/, traz a condição estrutural do papel da mulher, a mulher de 

palavra que se inscreve no papel é a mesma que deve exercer papéis. São taxativos: cuidar/ servir/ 

gerir/ criar/ propiciar. Na sétima estrofe esses verbos são associados ao cuidado doméstico que foi 

exercido durante muito tempo quase que exclusivamente por mulheres negras. 

 Enquanto mulheres brancas lutavam pelo direto ao voto e acessavam o mercado de trabalho, 

mulheres negras estavam nas cozinhas, ou sendo babás e exercendo papéis estruturais instituídos 

pelo sistema escravagista. Por isso que, “amar a negritude é perigoso em uma cultura supremacista 

branca - tão ameaçador, uma brecha tão grave no tecido da ordem social, que a punição é a morte” 

(hooks, 2019a p. 45-46). 

O deslocamento do eu-poético de um sistema impositivo, por não caber na ordem do prumo, 

das linhas e margens e a ousadia de fazer poesia é a busca pelo não estático, pelo não estrutural, 

vemos a fuga do eu na nona estrofe. Talvez seja esse “o princípio do “axé”, da força” (Nascimento, 



SILVA, P. P. slam das minas

~161~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

2018, p. 335), neste caso, o princípio da fuga do estrutural, do supremacista, do racista, mesmo que 

ainda assim sejamos atravessados por esses sistemas. 

Para Toni Marrison, “a literatura é especialmente e evidentemente reveladora ao expor/

refletir sobre a definição de si” (Marrison, 2019, p. 27). As palavras corporificadas do poema dão 

asas para voos, assim como poema Ismália de Alphonsus de Guimaraens, que /E como um anjo 

pendeu/ As asas para voar…/ Queria a lua do céu,/ Queria a lua do mar…/. O verso que constata 

que /eu não estou nos livros/ também poetiza uma outra história, a não contada, e pelas palavras se 

faz história, o poema é a história que se faz memória no presente por intermédio do objeto livro. 

As últimas duas estrofes firmam o lugar dessa mulher de palavra e de outras mulheres, 

demarcando história para se fazer memória, pois ao escrever no papel, a mulher se faz existir para 

além do papel, sendo palavra rabiscada no papel, sendo corpo e palavra, sendo corporalidade. 

Oxalá, o orixá da vida, considerado como pai de todos, e o maior dos orixás, permite que celulite 

e celulose se engendrem um só corpo formatando palavras. 

  

2.3 Poesia slam baiense de Negafya

As poetas e slammers percorrem “os amplos e sinuosos territórios retóricos e os vastos 

repertórios da linguagem criativa, que se estendem de Machado, mestre da letra escrita, às 

performances textuais das poéticas da oralidade” (Martins, 2007, p. 59). A idealizadora e produtora 

do slam das Minas BA, Negafya, mora no bairro da Sussuarana, em Salvador. A poeta, MC, 

artista de rua, produtora cultural, ativista cultural e integrante do grupo de poesia Resistência 

Poética, realiza espetáculos artísticos nas ruas presentando denúncias de violências como racismo, 

machismo e sexismo, além de ter como principais características a expressividade corporal e a 

linguagem de fácil entendimento do público em geral. Faz da poesia marginal aos gritos pretos e 

femininos de liberdade, resistindo na diáspora africana enquanto ser que transforma a dor em luta. 

Vejamos o poema. 

BRASIL GENOCIDA
Racistas querem meu corpo pra estudo, racistas só visam ao lucro. 
E eu ainda estou em busca da minha humanidade, eu tô na luta pra não perder minha 
sanidade e os pretos na diáspora aqui nessa cidade, rebelião é a saída sem piedade. E eu 
ainda estou em busca da minha humanidade, eu tô na luta pra não perder minha sanidade 
e os pretos na diáspora aqui nessa cidade, rebelião é a saída sem piedade. 

Vocês não sabem de nada, vocês nem enxergam o tamanho da desgraça. 

Violência obstétrica pra uma só raça, enfermeira que nem te reconhece como humana e 
culpabiliza pela causa, médico que mata vida pra ser menos um na massa, médico que 
mata vida pela quantidade que a vítima porta de melanina. 

Sem perdão, mulheres que abortam sofrem tortura psicológica, lógica do Estado cristão. 
Pretas, preteridas, feminicídio, menos uma na lista: Helem Moreira. Pretas, preteridas, 
feminicídio, menos uma na lista: Cláudia arrastada. Vocês não sabem de nada, pornografia 



SILVA, P. P. slam das minas

~162~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

incentivada, crianças parindo mão de obra barata. 

Necropolítica para preto e pobre, cuidado, você pode ser o próximo da lista, observa 
várias formas de genocídio, hospitalar, alimentar, oito horas esperando atendimento, 
eles te matam devagar. Fala isso pros índios que tiveram sua mão decepada, sua cabeça 
degolada pelo agrogenocídio. Canibalismo, cadê o Deus de vocês que há 500 anos não 
tá vendo isso? 
Vocês não sabem de nada, vocês nem enxergam o tamanho da desgraça chamada Brasil.
(Negafya, 2019, p. 184).

Com cinco estrofes e nove versos, o poema narrativo BRASIL GENOCIDA é figurativo 

de um país do genocídio. Os versos são estruturados em parágrafos curtos e extensos narrando o 

que título apresenta, a necropolítica do Estado brasileiro. Recorro a bell hooks para salientar que, 

“ninguém fala sobre a dor que nossos ancestrais suportaram e carregaram em seus corações e 

psiques, moldando nossa visão de mundo contemporânea e nosso comportamento social” (hooks, 

2019a p. 329). Mas o que Negafya faz nesse poema é simplesmente falar dessa dor em palavras. 

O primeiro verso abre outra para pensar a condição do corpo, mas aqui o eu-poético nomeia 

quem são os que querem seu corpo para fins laboratoriais, são os racistas. /Racistas querem meu 

corpo pra estudo, racistas só visam ao lucro./. Esse verso escancara que corpos negros são relegados 

a lugar de cobaias e nos lembra “o tratamento veyeurista dado a Sarah Bartmann” (Collins, 2019, 

p. 444); na literatura, temos Lima Barreto que sofreu com o racismo e eugenismo, Hilton Cobra, 

ator e diretor de teatro, retrata no monólogo Traga-me a cabeça de Lima Barreto a genialidade de 

Lima pela perspectiva do racismo científico. 

Nessa perspectiva, a humanidade é algo que o eu-poético está buscando. Humanidade é 

utópico para os de pele preta. A palavra humanidade e sanidade aparecem duas vezes na segunda 

estrofe. Na construção do poema, há uma repetição de trechos, muito comum na cena do slam, já 

que são escritos para serem falados, isso dá ênfase no que se espera que o ouvinte ou sujeito leitor 

preste atenção. 

O verso quatro é muito característico de uma violência vivida por corpos de cor, essa 

condição está ligada a estrutura racista e escravagista do nosso país e de que mulheres negras 

suportam mais dor. /Violência obstétrica pra uma só raça, enfermeira que nem te reconhece/. Neste 

trecho do verso, o eu-poético enfatiza quem são as mulheres que sofrem na hora do parto, elas 

têm cor, apenas “uma só raça”. Ao longo do poema, a poeta escolhe narrar as diversas formas de 

racismo no estilo “papo reto” e nesse sentido, “a poesia cria a linguagem para expressar e registrar 

essa demanda revolucionária, a implementação da liberdade” (Lorde, 2019, p. 48).

Na quinta estrofe, o trecho do verso que diz: /Pretas, preteridas, feminicídio, menos uma 

na lista:/. Marca a condição da mulher de quem o eu-poético apresenta dentro Brasil genocida, a 



SILVA, P. P. slam das minas

~163~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

mulher negra. Essa escolha política das palavras é reverberada e performatizada no corpo e na voz 

na cena dos slams, indicando uma subjetividade individual e coletiva da mulher negra brasileira, 

do corpo negro-mulher; ao falar do seu lugar-corpo, lugar-voz grafados tanto na palavra escrita 

como na palavra oral a poeta diz o que precisa ser dito, sem meias palavras, sem metáforas, apenas 

dito/escrito. 

O genocídio vem de muitas formas para a população negra: /hospitalar, alimentar, oito 

horas esperando atendimento,/, então o poema encerra de forma pessimista, como quem enxerga 

o Brasil como realmente ele é. /Vocês não sabem de nada, vocês nem enxergam o tamanho da 

desgraça chamada Brasil./. Dessa forma, cito Beatriz Nascimento refletindo sobre o que é ser 

negro:

Ser negro é enfrentar uma história de quase quinhentos anos de resistência à dor, ao 
sofrimento físico e moral, à sensação de não existir, à prática de ainda não pertencer a 
uma sociedade à qual consagrou tudo o que possuía, oferecendo ainda hoje o resto de si 
mesmo. (Nascimento, 2021, p. 49).

Portanto, desencerro com o poema de Negafya, pois eu vislumbro uma poesia-confronto, 

a poesia-embate, poesia papo reto, a que diz sem ter medo de dizer, sem meias palavras, sem 

metáforas, sem floreios, apenas o que precisa ser dito. O que significa ser negro no Brasil? Para 

Beatriz Nascimento é resistir a dor ao sofrimento físico e moral, para o eu-poético é a necropolítica. 

Estamos fadados a isto? Ao BRASIL GENOCIDA, assim, com letras maiúsculas? Se o corpo-

poema reverbera fatos e dados, será que a poesia pode dar conta? Será que cabe no poema esse 

Brasil genocida? Cabe no poema uma mulher preta poeta? Cabe no poema “menos uma na lista: 

Cláudia arrastada”? Citando o poeta: “o poema, senhores,/ não fede/ nem cheira” (Ferreira Gullar). 

3 Ritos finalísticos 

Ao inventar o futuro, marcando o aqui e o agora de uma conjugação do presente, o slam é 

a viagem no tempo da memória e de histórias não contadas ou pouco contadas (Evaristo, 2021). 

O exercício rememorativo da revolução da lírica apresenta a poesia “como destilação reveladora 

da experiência, não do estéril jogo de palavras que,” [...] (Lorde, 2019, p. 46). Se persegue uma 

escrevivência (Evaristo, 2017) que está na vivência de cada poeta e slammer mulher negra, mas 

que também é coletiva. Dessa forma, não é só analisar o poema das mulheres negras da cena do 

slam e sim se insinuar, enquanto mulher negra e crítica dentro de uma literatura que ao marcar uma 

escrevivência, marca uma escrevivência crítica da pesquisadora em uma (con)fusão de muitas em 

uma e uma em muitas (Evaristo, 2017).

Assim, a análise dos três poemas não se limita à sua estrutura ou conteúdo, mas convida à 



SILVA, P. P. slam das minas

~164~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

implicação direta do eu-leitora-pesquisadora, mulher negra, que reconhece sua própria história no 

corpo e na voz de outras. É uma crítica que não se distancia, mas que se funde, numa (con)fusão 

entre o eu e o nós, entre a individualidade e a coletividade, entre a mulher que escreve e aquelas 

que já escreveram e seguem escrevendo.

De uma insólita sintaxe descontruída, reverberada no movimento poetry slam, poetas negras 

projetam suas interioridades nos poemas, essa transubstanciação da oralitura, da ancestralidade 

negra, do corpo negro revela as várias subjetividades de mulheres negras na poesia contemporânea. 

Assim como a orixá Iansã, a deusa guerreira, “deusa do fogo e das tempestades, [...].” (Carneiro, 

2018, p. 70), a poesia contemporânea é transformação, independência e mulher negra. O corpo 

negro-mulher enquanto documento da memória da vida, de um continente, de histórias e do passado 

reinscrito no corpo-poema-presente (Nascimento, B. 2018). Por fim, digo a partir e com Gloria 

Anzaldúa: “mujer mágica, fique nua. Choque-se com novas formas de perceber o mundo, choque 

suas leitoras com isso também. Acabe com o ruído na cabeça delas” (Anzaldúa, 2021, p. 60).

Os poemas de Danielle Almeida, Luz Ribeiro e Negafya compartilham o comum e subjetivo, 

desde a afirmação da identidade negra à crítica social, compondo um coro múltiplo e diverso de 

vozes femininas negras. Ainda que as poetas dialoguem em convergência, revelam-se também 

matizes importantes a partir de seus contextos regionais. Danielle, de Mato Grosso do Sul, articula 

sua poesia em torno de um liberta-se ainda pseudo da preta-mulher, e nessa dicotomia liberdade e 

prisão é que se faz preta e mulher. Luz, de São Paulo, atravessa a condição feminina com lirismo 

e ironia, elaborando os dilemas do corpo e do papel social imposto a mulher, enquanto subverte 

essas condições estruturais da mulher e da mulher negra na existência humana e na poesia. Já 

Negafya, de Salvador, constrói uma denúncia direta e política, carregada pela vivência da periferia 

e pelo enfretamento cotidiano das diversas formas de racismo no Brasil enquanto mulher negra.

Essas des/semelhanças regionais, ainda que não definam totalmente a poética de cada 

uma, atravessam suas vivências e, consequentemente, suas escritas. A cidade, o território e o 

corpo habitado moldam a voz poética, e é nesse entrelaçamento que emergem tanto pontos que 

convergem entre os eus-poéticos quanto partes dissonantes e dissidentes.

Destarte, o trabalho contribui significativamente para pensarmos o campo da crítica literária 

e da literatura, ao lançar luz sobre produções que expandem os limites da poesia contemporânea, 

incorporando a performance, a oralidade, a oralitura e a experiência da mulher negra poeta como 

uma dimensão profícua da poesia. Ao articular estética, política e identidade, as poetas criam 

não só novos modos de dizer, mas também novas formas de existir na linguagem escrita, oral e 

performancial, e é nesse gesto que a literatura se reinventa, se amplia e se fortalece.



SILVA, P. P. slam das minas

~165~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

O estudo sobre os poemas de poetas negras como Danielle Almeida, Luz Ribeiro e 

Negafya, da cena do slam, revela, de forma potente, como os eu-poético surge transpõe formas 

de reexistência em contextos marcados por silenciamentos históricos. Ao transformar o corpo 

em poema-performance insurgente, essas artistas constroem espaços onde a arte, linguagem e 

identidade se entrelaçam em práticas profundamente dissidentes. A escrevivência, conceito que 

atravessa a poética do slam de mulheres negras, não apenas denuncia as opressões, mas também 

reconfigura subjetividades negras femininas em cena, promovendo um gesto político de afirmação. 

Dessa forma, este estudo cria descaminhos possíveis para outras produções literárias que não 

àquelas dos moldes tradicionais da crítica, ampliando assim, os sentidos da poesia contemporânea 

como espaço de luta, memória e reinvenção, onde o “eu” que fala carrega consigo um “nós” 

ancestral, territorial e coletivo.

Ao considerar a potência das práticas artísticas dissidentes das margens latino-americanas, 

entendemos a potencialidade das narrativas como formas de enfrentamento às normas hegemônicas. 

As expressões poéticas deslegitimadas por instituições canônicas, insurgem como linguagens 

plurais que desestabilizam modelos fixos de identidade, gênero, raça e sexualidade. Assim como a 

poesia falada das mulheres negras no slam, a arte sul-sul e periférica tensiona os limites do que é 

considerado arte ou legítimo, e reinventa outras formas de estar. As subjetividades poético-crítico-

literárias não apenas resistem, mas reconfiguram espaços e discursos, criando uma gramática do 

cotidiano própria que escapa à domesticação e afirma a existência como gesto político e criativo. 

É nesse cruzamento entre estética e política, entre o eu e o coletivo, que os poemas constroem um 

campo fértil de reexistência, em que corpos e linguagens se tornam dispositivos de transformação 

e denúncia, mas também de afeto.

Referências

ALMEIDA, Daniele. Preta, Liberta-Se. In: DUARTE, Mel. (Org.). 
Querem nos calar: poemas para serem lidos em voz alta. São Paulo: 
Planeta do Brasil, 2019, p. 79.

ANZALDÚA, Gloria. A vulva é uma ferida aberta & outros ensaios. 
Tradução de Tatiana Nascimento. Rio de Janeiro: A Bolha Editora, 2021.

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. Belo Horizonte: Letramento, 
2018.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, 
consciência e a política do empoderamento. Tradução de Jamille 
Pinheiro Dias. São Paulo: Boitempo, 2019.



SILVA, P. P. slam das minas

~166~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

DOVE, Nah. Mulherisma africana: uma teoria afrocêntrica. Tradução: 
Wellington Agudá. Revista Jornal de Estudos Negros: [S.l.], 1998.
EVARISTO, Conceição. África, a Pasárgada de mãe Susana. In: REIS, 
Maria Firmina dos. Úrsula. Rio de Janeiro: Antofágica, 2021.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, 
intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

hooks, bell. Olhares negros: raça e representação. Tradução de 
Stephanie Borges. São Paulo, 2019a. 

hooks, bell. E eu não sou uma mulher?: mulheres negras e feminismo. 
Tradução de Bhuvi Libanio. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019b. 

JESUS, Carolina Maria de. Casa de alvenaria – volume 1: Osasco. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2021.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação - episódios de racismo 
cotidiano. Tradução de Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

LIBRANDI-ROCHA, Marília. Escutar a escrita: por uma teoria literária 
ameríndia. Revista O eixo e a roda: Belo Horizonte, 2012.

LORDE, Audre. Irmã outsider. Tradução de Stephanie Borges. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2019.

MARTINS, Leda Maria. A fina lâmina da palavra. Revista O eixo e a 
roda: Belo Horizonte, 2007.

MIRANDA, Fernanda Rodrigues de. Corpo de romances de autoras 
negras brasileiras (1859-2006): posse da história e colonialidade 
nacional confrontada. 2019. 251 f. Tese (Doutorado em Letras) – 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2019.

MIRANDA, Fernanda. Uma autora à frente do seu tempo. In: REIS, 
Maria Firmina dos. Úrsula. Rio de Janeiro: Antofágica, 2021.

NASCIMENTO, Beatriz. Beatriz Nascimento, quilombola e intelectual: 
possibilidades nos dias da destruição. Diáspora Africana: Editora Filhos 
da África, 2018.

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: relações 
raciais, quilombos e movimentos. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

NEGAFYA. BRASIL GENOCIDA. In: DUARTE, Mel. (Org.). Querem 
nos calar: poemas para serem lidos em voz alta. São Paulo: Planeta do 
Brasil, 2019, p. 184.

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017.

REIS, Maria Firmina dos. Úrsula. Rio de Janeiro: Antofágica, 2021.

RIBEIRO, Luz. MULHER PALAVRA. In: DUARTE, Mel. (Org.). 
Querem nos calar: poemas para serem lidos em voz alta. São Paulo: 
Planeta do Brasil, 2019, p. 137-139.



SILVA, P. P. slam das minas

~167~

Periódicus, Salvador, n. 23, v. 1, nov.-dez. 2025 – Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades
Publicação periódica vinculada ao Núcleo de Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA

ISSN: 2358-0844 – Endereço: http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus

WERNECK, Jurema. Nossos passos vêm de longe! Movimentos de 
mulheres negras e estratégias políticas contra o sexismo e o racismo. In: 
WERNECK, Jurema. MENDONÇA, Maísa. WHITE, Evelyn C. (Org.). 
O livro da Saúde das Mulheres Negras: nossos passos vêm de longe. 2 
ed. Rio de Janeiro: Pallas/Criola, 2006.


