
1 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

 

DAS ESTÓRIAS ÀS MEMÓRIAS:   

A VIDA DOS JUTICULTORES DO MÉDIO AMAZONAS 

 
FROM STORIES TO MEMORIES:  

THE LIVES OF JUTICULTURISTS IN THE MIDDLE AMAZON REGION 

__________________________________________________________________________________ 

          

DOI: 10.9771/rfd.v8i0.66272 

__________________________________________________________________________________ 

Irlan Leal de Vasconcelos 
Professor de Geografia na Rede Estadual de Ensino do Amazonas (SEDUC). Mestre em Sociedade e Cultura na 

Amazônia pela Universidade Federal do Amazonas (UFAM). Licenciado em Geografia pela Universidade 

Estadual do Amazonas (UEA).  E-mail: irlan.vasconcelos@prof.am.gov.br 

 

Gisele Giandoni Wolkoff 
Professora do Departamento Multidisciplinar do Instituto de Ciências Humanas e Sociais da Universidade Federal 

Fluminense (UFF). Membro permanente do Programa Sociedade e Cultura da Amazônia. Coordenadora do Grupo 

de Estudos Arte Ásia e vice-líder do Grupo Corpos em Movimento e Transculturalidade. Orcid: 

https://orcid.org/0001-89625215. E-mail: gwolkoff@id.uff.br 

 

RESUMO 
 

Esta pesquisa tem como objetivo analisar a história e as memórias de juticultores a partir de suas 

narrativas como fontes sobre a história da comunidade, do trabalho e suas agruras no cultivo da juta. A 

pesquisa se deu na comunidade São Sebastião na Ilha do Marrecão, Manacapuru/AM, região com forte 

presença econômica e cultural da juta. A partir das narrativas dos juticultores foi possível compreender 

as memórias como fontes que compõem a história da comunidade, a cultura da juta e o labor do trabalho 

a partir de vivências e experiências. 

Palavras-chave: memórias. trabalho. juticultores. comunidade. 

 

ABSTRACT 
 

This research aims at analyzing the history and memories of juticulturists based on their narratives as 

sources of the community´s history, work and hardships regarding the jute cultivation. This research has 

taken place in the São Sebastião community on the Ilha do Marrecão, Manacapuru/AM, a region with a 

strong economic and cultural presence of jute. The narratives of the juticulturists has allowed us some 

deeper understanding of the memories as sources that compound the community´s history, the jute 

culture and the labor associated with work based on the narrated experiences.  

Keywords: memories. work. juticulturists. community. 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

O estudo que aqui floresce se tece nos fios da juta que compõem a história e a identidade 

cultural dos juticultores da comunidade São Sebastião na Ilha do Marrecão, Manacapuru/AM. 

Assume-se o propósito de analisar a história e as memórias de juticultores a partir de suas 



2 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

narrativas como fontes sobre a história da comunidade, do trabalho e suas agruras no cultivo da 

juta. A comunidade foi formada pelas migrações de homens e mulheres a partir da década de 

1950 e que se vislumbraram pelo potencial econômico da juta na região (Homma, 2016). Os 

povos remanescentes desta migração, filhos e netos desses primeiros juticultores continuaram 

com esta tradição familiar e formaram as cinco comunidades que compõem a Ilha do Marrecão. 

Neste ambiente das águas o juticultor tece as suas relações com os ambientes real e o imaginário 

que compõem e influenciam seus modos de habitar o mundo amazônico. 

O juticultor da Amazônia é representado por sua força produtiva, por possuir grande 

importância para o meio econômico ao auxiliar o fortalecimento do comércio da cidade, assim 

como no fortalecimento da cultura do extrativismo da juta e da malva no município de 

Manacapuru. Influenciadas por várias culturas, oriundas de saberes indígenas, as práticas dos 

juticultores carregam um teor complexo que se arraiga por ambientes físicos e abstratos 

compostos por um imaginário fecundo, norteador e criador de símbolos, mitos, contos, e 

devaneios, dentro de um lugar que tem seu próprio tempo, cadência e visões de mundo. 

No labor do trabalho que vai desde a plantação das sementes na lama da várzea à colheita 

durante a enchente que invade os jutais1, esta cultura da juta, trazida pelos japoneses, adaptou-

se muito bem aos modelos ecológicos dos povos tradicionais e não só. A história da juta na 

comunidade não possui muitos registros, o que torna as memórias desses juticultores 

remanescentes fontes importantes para a compreensão e composição dessas identidades que se 

alojaram às margens da ilha do Marrecão. 

O lócus da pesquisa foi a comunidade São Sebastião na Ilha do Marrecão localizada nas 

proximidades de Manacapuru no Médio Solimões, região com forte desenvolvimento da 

produção da cultura da juta no estado do Amazonas. O trabalho de campo foi realizado no chão 

da comunidade, onde foram ouvidos 05 juticultores entre homens e mulheres que compõem a 

amostra desta pesquisa. A coleta das narrativas foi feita a partir da técnica de entrevista 

semiestruturada, orientada pela entrevista profunda baseada nos estudos de Bourdieu (2008), a 

qual permite ouvir um mesmo sujeito quantas vezes for preciso. A técnica da entrevista 

profunda possibilitou uma imersão maior nos conhecimentos, experiências e memórias dos 

juticultores. 

Em suas casas flutuantes, atracadas nas margens do rio ao lado de suas extensas 

plantações de juta, o juticultor sonha e imagina, enfrenta as adversidades das águas e confronta 

o rio garantindo sua existência e subsistência a partir de relações de reciprocidade com a 

 
1 São as extensões de plantação de juta na Amazônia. 



3 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

floresta. Nesse sentido, este estudo busca contribuir para uma visão mais profunda sobre o 

juticultor da Ilha do Marrecão na valorização de sua identidade cultural simbioticamente 

entrelaçada entre água, terra e floresta. Evidenciar populações periféricas e marginalizadas 

social e ambientalmente pode trazer contribuições significativas para pensar o juticultor para 

além do trabalho braçal, em suas memórias, que guardam conhecimentos essenciais sobre a 

história da juta. 

 

2. AS MEMÓRIAS DE JUTICULTORES COMO FONTES DA HISTÓRIA DA JUTA 

NA COMUNIDADE SÃO SEBASTIÃO NA ILHA DO MARRECÃO 

 

A vida nas e das comunidades amazônicas está intrinsecamente ligada ao rio e à floresta. 

Conforme singra-se pelos rios ao horizonte aparecem as casas de madeira, seus portos simples 

aliados a uma paisagem que começa no rio, toma o verde e ganha o céu azul. São imagens que 

marcam, mas não porque deixam, “como outras cidades memoráveis, uma imagem 

extraordinária nas recordações, mas porque têm a propriedade de permanecer na memória rua 

por rua, casa por casa, apesar de não possuírem particular beleza” (Oliveira, 2006, p. 27). É 

desse modo ocorre o contato catártico com a maioria das cidades amazônicas, que se 

aconchegam à margem dos rios e lagos amazônicos. 

A região apresenta-se com relevo variável da terra firme à terra de várzea. A área do 

Médio Solimões, em que se encontra nosso campo de pesquisa, enquadra-se numa zona de 

sedimentação fluvial, por estar localizada nas margens dos cursos d’água. Tanto a área urbana 

quanto a zona rural ficam sujeitas a inundações periódicas. Esse é um fator crucial para a 

economia da juta no município, uma vez que a várzea é um terreno periodicamente inundado e, 

em consequência, fertilizado pelas águas do rio. O poeta amazonense Elson Farias em sua obra 

Estações da Várzea nos mostra estas transformações no poema Figuras: 

 

O jardim era encharcado no fim do inverno 

o verão era verde. 

Heras medravam nas pedras sujas, 

manjeronas se urdiam no pátio como cobras, 

risos-do-prado japanas mucuracaás 

papoulas rosas-pedra 

lama seca 

estalada em 

retângulos de cinza (Farias, 1963, p. 17). 

 

O autor mostra o movimento de mudança das estações na decida das águas e o início do 

verão. Esta hidrografia das águas entre a vida no campo e na cidade, na concepção de Loureiro 

(2001, p. 137) demonstra que “o rio é um fator dominante nessa estrutura fisiográfica e humana, 



4 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

conferindo um ethos de ritmo à vida regional”. Por estas águas singram as gentes e nas suas 

margens constituem comunidades que fazem das águas caminhos e onde o juticultor lava a juta. 

Mesmo em meio a essas adversidades a população se adapta conforme a demanda do 

espaço. Essa ocupação acontece quase sempre na direção de áreas periodicamente inundadas. 

No período das cheias dos rios é comum ouvir se dizer que o rio invadiu as casas, as plantações, 

a cidade, quando na verdade é a própria população que invade os espaços que há muito fazem 

parte do leito do rio. Para acompanhar essa dinâmica, de descida e subida dos rios, tanto a 

população ribeirinha quanto os moradores do porto da cidade costumam construir casas de 

madeira sobre o rio, os chamados flutuantes. 

Em Loureiro (2001) tais experiências representam uma forma de atividade humana 

íntima e profunda com o lugar dotada de sensibilidade e vivências que constroem identidade. 

Através da cultura esses povos assumem diversas formas ditadas pela dinâmica do tempo, em 

que alguns povos vivenciam ambientes urbanizados e organizados pelo trabalho e pelo 

consumo, enquanto outros, como os povos tradicionais, também se organizam e se articulam, 

mas pensam e vivem a natureza como sua própria vida sem a intenção de esgotá-la (Bruce, 

2022). 

As casas flutuantes são símbolos de um estilo de vida ligado ao rio e a floresta, onde o 

rio, em algum momento parece comandar a vida, mas os conhecimentos que decorrem do 

imaginário desse povo, criam possibilidades, tornando-os protagonistas das suas próprias 

histórias. As conexões com as águas e a floresta se dão desde a infância e demonstram que se 

“o sentimento pela natureza é tão duradouro em certas almas é porque, em sua forma original, 

ele está na origem de todos os sentimentos” (Bachelard, 1997, p. 119). Estas afeições criam 

morada nas casas construídas sobre o rio, sustentadas em toras de madeiras que servem tanto 

de comércio como moradia. 

Nas comunidades amazônicas existe uma conexão muito mais forte com os elementos 

das águas, da floresta e com o manejo da terra para as plantações que formam a identidade 

cultural local. A exemplo disso apresentamos a Ilha do Marrecão, locus de pesquisa, situada no 

Município de Manacapuru/AM, rodeada pelas águas do rio Solimões, a cerca de 40 minutos de 

voadeira partindo do porto da cidade.  A Ilha do Marrecão é composta por um complexo de 

cinco comunidades, a saber: Cristo Única Esperança, Monte Carmelo, Nossa Senhora 

Aparecida, São Francisco das Chagas e São Sebastião. O recorte espacial da pesquisa de campo 

foi a comunidade de São Sebastião, localidade onde realizamos as entrevistas e observação 

direta. 

 



5 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

Mapa 01 - Imagens de satélite da localização da comunidade São Sebastião na Ilha do Marrecão 

 
Fonte: Google Heart (2024), organizado pelo autor Vasconcelos (2025). 

 

 

A comunidade é composta de 40 famílias que têm na atividade do cultivo da juta, da 

malva e no pescado suas principais fontes de renda, intensificando-se nos períodos da safra da 

vegetação e da piracema, que ocorre durante o período da vazante se estendendo pelos meses 

de junho a novembro. No período das enchentes, que se estendem pelos meses de dezembro a 

maio, o pescado e a plantação da juta ficam escassos, fazendo com que as famílias recorram a 

outras fontes alternativas de renda, como a criação de pequenos animais como galinhas, patos 

e porcos. Esse é um fator crucial no que tange a economia da juta no município, uma vez que a 

várzea é um terreno periodicamente inundado, e em consequência, fertilizado pelas águas do 

rio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 01: Registros das paisagens da comunidade São Sebastião na ilha do Marrecão 



6 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Vasconcelos (2024) 

 

Neste espaço rural da vida no campo constitui-se esta comunidade tradicional 

amazônica num “espaço para os corpos, como o calor para a vida” (Bittencourt, 2001, p.143). 

Na visão de Deleuze e Guattari (2012), é uma relação poiética que floresce nos perceptos e 

afectos que formam um conjunto de sensações independentes de quem os sente a criar vínculos 

com o lugar de identidade. Neste ambiente bucólico da vida entre as águas e a floresta, a 

pescaria, a agricultura familiar, a plantação de juta e malva, o social, ambiental e subjetivo, três 

registros apontados por Guattari (1990), se misturam na complexidade da vida amazônica, na 

união de gentes, bichos, plantas, terra e água numa ecologia de saberes. 

De acordo com Wagley (1988, p. 44), “na comunidade a economia, a religião, a política 

e outros aspectos de uma cultura parecem interligados e formam parte de um sistema geral de 

cultura, tal como o são na realidade”. É desse modo que se apresenta a Comunidade da Ilha do 

Marrecão e seus moradores em maioria pescadores e juticultores. As comunidades dos 

interiores do estado Amazonas, em sua maioria são compostas atualmente por duas religiões, 

ou seja, em cada comunidade há duas igrejas, uma católica e outra evangélica (OLIVEIRA, 

2012). Na comunidade de São Sebastião, existe uma sede para reuniões e eventos, duas igrejas 

católicas, uma antiga que já não é mais utilizada para celebrações e outra recém-construída, 

localizada na parte frontal da comunidade. 

No que se refere à natureza que envolve a Comunidade, ela fica à margem esquerda do 

rio de águas escuras que banham a comunidade, metamorfoseando-se em cores barrentas, 

criando um mosaico de igapós, lagos e restingas que se estendem por quase todo seu território. 

Estes povos que vivem às margens dos rios da Amazônia vivenciam e sentem o entrelaçamento 

entre natureza e cultura. São povos tradicionais que mesmo diante movimentação consequente 



7 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

da juta e da malva têm suas vidas conectadas com a tríade natureza/cultura/sociedade numa 

relação de reciprocidade. 

Nesta mesma concepção, Morin (2000, p. 54) aponta que “existe uma relação triática 

indivíduo/sociedade/espécie. As interações entre os indivíduos compõem uma sociedade que 

testemunha o surgimento da cultura e que retroage sobre os indivíduos pela cultura”. No mapa 

a seguir temos uma dimensão desta territorialidade, vejamos: 

 

 

Mapa 02 - Recorte da área de estudo; Ilha do Marrecão 

 
Fonte: Google Heart (2024), organizado pelo autor Vasconcelos (2025). 

 

 

Este é o campo de nossa pesquisa, o locus que compõe a Ilha do Marrecão onde está 

localizada a comunidade São Sebastião. Seus moradores residem em comunidade formando um 

coletivo com uma linguagem peculiar (comunidade de fala), modos de vida, relações sociais e 

culturais em teias de vida que compõem o imaginário da comunidade. Em diálogo com 

Maffesoli (2014, p. 34), esta é uma comunidade emocional e “para dar conta desse conjunto 

complexo proponho usar a metáfora da tribo ou tribalismo, insisto no aspecto coesivo da 

partilha sentimental de valores ou ideias que estão ao mesmo tempo circunscritos (localismos) 

e que são encontrados, sob diversas modulações, em numerosas experiências sociais”. Na 

Amazônia vários foram os acontecimentos históricos que marcaram e impulsionaram a criação 

das comunidades como as comunidades da Ilha do Marrecão, dando-lhes as mais diversas 

configurações, cujos valores sociais e a sensibilidade coletiva são o sedimento do querer viver 



8 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

junto socialmente. A história da juta entrelaça-se à vida da comunidade, onde seus moradores 

trazem nas memórias os processos que marcaram suas biografias, seus corpos e almas. Para 

Wagley (1988), as comunidades têm as suas origem e história, elas não se formaram do nada. 

Um de nossos primeiros entrevistados, Teófilo Silva Monteiro, mais conhecido como Têtê (64 

anos) nos relata que: 

Os primeiros moradores foram da família Saboia que eram comerciantes. Também 

tinha a família Damascena, a família Ozório e a família do seu Nezinho, pai da 

professora Marieta. Esses eram os caras que eram comerciantes que forneciam os 

alimentos pros trabalhadores que trabalhavam com juta, malva. Os primeiros 

trabalhos lá foi malva e juta. Era o mais forte da região e esses eram compradores de 

juta e essas famílias compravam juta das famílias. No fim do fabrico eles iam pegando 

essas jutas das famílias que plantavam. Eu era pequeno nessa época, mas me lembro 

deles. Eles que eram os barão de lá (Monteiro, 2024). 

 

A história de formação da comunidade entrelaça-se à história da juta no Brasil, que se 

deu em diferentes momentos. Inicialmente, no período de 1927, com a assinatura do governador 

Ephigenio Salles para conceder terra aos japoneses para a cultivação da juta no estado do 

Amazonas, seguido do processo de saída dos imigrantes japoneses das terras amazônicas, por 

conta dos acordos de Vargas com os norte-americanos, obrigando a saída dos japoneses do 

Brasil, nesse período (Vieira, 2023; Ferreira, 2016; Saunier, 2003). 

Por fim, ocorreu a saída dos imigrantes da Amazônia em razão do acordo de Getúlio 

Vargas com os norte-americanos, obrigando a saída dos japoneses do Brasil em retaliação à 

Segunda Guerra Mundial. Conforme Ferreira (2016), com a saída dos japoneses, o controle dos 

negócios com a juta ficou nas mãos de empresários brasileiros, conhecidos pelos juticultores 

como barões. No estado do Amazonas, esses barões utilizaram a mão de obra ribeirinha, por 

conta das áreas de várzea, onde havia comunidades tradicionais e comunidades que se formaram 

a partir desse contexto, como as comunidades da Ilha do Marrecão. Entre 1950 e 1980, essas 

comunidades foram essenciais para o cultivo da juta, que se tornou parte integrante da história 

e formação cultural da região. 

A ilha se formou ao longo do tempo, nas dinâmicas do rio que modificam a paisagem 

ao longo dos anos, juntando grandes porções de terra que formaram pequenas praias e terras. 

Neste território líquido, a paisagem está em constante modificação, sempre transitória, a criar  

espaços, lagos, caminhos entrecortados por água. A Ilha do Marrecão se formou nessa dinâmica 

de água, terra e floresta. É o que nos narra Marlene Freitas de Gomes, que mora na comunidade 

desde a infância:  

O meu pai sempre comentava com a gente que isso aqui não existia, isso aqui era o 

rio. O rio era desde desse lado de lá até lá na costa do Marrecão. Isso aqui tudo era 

rio. Meu pai comenta, meu pai ainda é vivo. E ele dizia que isso aqui foi tipo uma 

praia que formou no meio do rio. Nessa época não existia ainda, quando ele ainda era 



9 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

criança. Meu pai sempre morou aqui, nasceu por aqui mesmo. Quer dizer, ele não 

nasceu aqui, ele nasceu no meio do rio, como dizem, ilha do Purus. Mas ele conheceu 

aqui desde criança. Primeiro nasceu lá, lá pra dentro. Porque aqui tem vários lugares, 

bem aqui tem o Paraná, aqui atrás tem o Paraná, aí tem essa restinga lá, aí tem outro 

lago, tudo foi formado, tipo uma ilha que formou (Gomes, 2025). 

 

O lar dos moradores da ilha foi se formando ao longo do tempo e em seguida seus 

habitantes foram chegando, adquirindo pertencimento e dando significado ao lugar. É nesse 

cenário que os juticultores da comunidade da Ilha do Marrecão, por meio de suas narrativas, 

expressam sua visão de mundo no ambiente das águas. O juticultor namorador das águas, é 

visto como contador de histórias, aventureiro, poeta, devaneeiro, bubuieiro, carrega marcas e 

semblantes que transcendem sua própria vida. Suas relações com as águas são profundas desde 

os mergulhos nos rios e lagos da infância. 

 

Figura 2 - Registros das paisagens da Ilha do Marrecão 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: De propriedade dos autores. 

 

A relação intrínseca do ambiente de água e de floresta se entrelaça ao viver amazônico 

e ao labor do juticultor. Nas palavras de Bachelard (1988, p. 30) “há algo de maravilhosamente 

suave nesse estudo da natureza que atribui um nome a todos os seres, um pensamento a todos 

os nomes, uma afeição e recordações a todos os pensamentos”. O devanear e a imaginação do 

juticultor “são práticas de racionalização, fruto da relação entre homem e natureza expressas no 

imaginário formado pelas percepções de sutileza do real que retornam ao mundo do ser através 

do devaneio das águas” (Cerdeira, 2020, p. 28). Essa complexa forma de vida pode traduzir o 

mundo sob uma nova perspectiva, talvez divergente dos paradigmas atuais, por atender a uma 

gama de especialidades dentro de seu próprio ambiente e também, por estar livre de 

preocupações que excedam aquilo que realmente necessita. O que transcende na vida do 



10 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

juticultor pode ser sua visão diferente, mesmo sendo apenas mais uma forma de ver e 

compreender o mundo. 

No locus do labor cotidiano, o som do seu instrumento de trabalho, ao cortar a malva, 

se mistura aos cantos dos pássaros e do vento nas plantações, compondo uma melodia rítmica 

única e poética, como uma canção que transmite tranquilidade, transparecendo ser a relação 

perfeita entre homem e natureza. Porém, esse olhar romântico, fixado somente no cenário 

estético e estático da paisagem, impossibilita o desvelar de seus múltiplos significados.  

 

Figura 3 - Trabalhadores no processo de extração da juta/malva na Ilha do Marrecão 

 

                          

 

 

 

 

 

 
Fonte: De propriedade dos autores. 

 

A imagem mais próxima dos trabalhadores – a temperatura acima dos quarenta graus, o 

respirar ofegante, o suor que molha seu rosto e suas roupas – revela não mais uma poesia, mas 

um mundo real marcado por um cotidiano enfadonho de dor e sofrimento. Um dos sujeitos da 

nossa pesquisa, Têtê, em sua experiência de 30 anos de trabalho com a juta e malva, nos relata 

um outro olhar sofrido do trabalho do juticultor: 

Trabalhei 30 anos com malva e juta. Era o meu trabalho lá. Mas as dificuldades eram 

muitas. A dificuldade era quando vinha a água ligeiro a gente perdia e não dava tempo 

de colher logo. Aí a dificuldade quando secava era carregar. Esse ano perderam 

metade da malva na costa do Marrecão porque não tinha água. Aí naquela época a 

gente fazia aquelas cangaia de cavalo pra carregar. Os cavalos carregavam, mas era 

uma dificuldade muito grande quando secava. Tinha vezes que a dificuldade era a 

gente cortar a malva e a juta e a gente afogava e o rio secava e a gente empurrava na 

lama caçando água (Monteiro, 2024).  
 

Estar ali parece não ser uma opção, mas uma necessidade. Como dito anteriormente, a 

chegada da juta no Amazonas gerou expectativa de retorno a um período econômico semelhante 

ao que foi o ciclo da borracha. Em Manacapuru, não foi diferente: despertou no imaginário a 

possibilidade de uma vida melhor, tanto para os moradores da cidade quanto para os do interior. 



11 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

O que impulsionava o fluxo de trabalhadores eram seus sonhos, anseios e otimismo, mesmo 

estando, muitas vezes, diante de um cenário de incertezas, pois os fios dourados da juta 

representavam um fio de esperança. A Manacapuru de hoje é o resultado de outras Manacapurus 

pretéritas, de um processo histórico protagonizado por diversos atores endógenos e exógenos 

que forjaram sua identidade cultural. Suas representações simbólicas e artísticas, mitos e ritos 

podem ser melhor compreendidas por meio de sua arqueologia histórica e cultural. 

É nesse contexto amazônico que a Ilha do Marrecão se forma e se transforma, na 

dinâmica das águas e na cultura de seus habitantes, que possuem uma relação única com o lugar. 

Essa cultura, como modo de vida, forma-se no âmbito das relações sociais, onde cultura e 

civilização, espírito e matéria, criatividade e mecanicismo estão intrinsecamente conectados 

(Cevasco, 2008). Na Amazônia, esta transculturalidade é latente nos povos tradicionais 

indígenas e não indígenas, em seus modos de ser, de estar e de habitar o mundo. Existe uma 

cultura que se traduz e expressa na oralidade, nas práticas, ritos e ritmos, num processo 

entrecruzado que atravessa e transpassa diferentes culturas na formação de microuniversos 

culturais. 

 

2.1 MEMÓRIAS DO LABOR E DO TRABALHO COM A JUTA E MALVA NA ILHA DO 

MARRECÃO 

 

As terras de várzea da ilha são periodicamente fertilizadas. Após o plantio, vem a 

enchente que regenera e retroalimenta o solo de sedimentos em suspensão. Esses sedimentos 

dão o tom amarelado e barrento das águas do Solimões, que deixam a terra rica em nutrientes, 

tornando as áreas alagadas propícias para a sua produção. Entretanto, embora as áreas de várzea 

tenham bastante fertilidade para as culturas de juta e malva, “as populações ribeirinhas possuem 

muitas dificuldades para a sua produção em razão da falta de tecnologias apropriadas para o seu 

processamento, pela falta de estrutura que promova a dinamização de arranjos produtivos locais 

e a falta de assistência técnica especializada” (Paiva, 2009, p. 19). 

De acordo com este autor, mesmo em meio a essas dificuldades, a valorização da juta e 

da malva para a produção de fibras logo seduziu os homens e mulheres da Amazônia para o 

plantio e manejo, em sua maioria, a partir de mão de obra familiar e uma produção rudimentar 

em torno de suas casas (Paiva, 2009). Estes elementos compõem o cenário das comunidades da 

ilha do Marrecão.  

A comunidade São Sebastião possui juticultores e juticultoras que, pela tradição 

familiar, deram continuidade a esta prática nas plantações de juta e malva nas terras próximas 



12 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

às suas casas, algumas de assoalho, outras flutuantes. A cultura da juta na comunidade se inicia 

a partir das décadas de 1950 e 1960 com os incentivos do governo, devido à forte demanda 

desse tipo de fibra no estado do Amazonas (Noda, 2010). A partir da distribuição de sementes 

de juta e malva, o cultivo cresceu significativamente em diferentes calhas do Rio Solimões. A 

partir destes processos, formou-se a cultura da juta e malva na ilha do Marrecão. Nas suas 

margens, surgiram as comunidades Cristo Única Esperança, Monte Carmelo, Nossa Senhora 

Aparecida, São Francisco das Chagas e São Sebastião, ambas com tradição na cultura da juta.  

Na comunidade São Sebastião, os filhos destes primeiros juticultores ainda permanecem 

na cultura e manejo de juta e malva. Trazem na memória as lembranças de seus pais e avós que 

iniciaram a tradição familiar da juticultura. Segue o relato de Marlene Gomes: 

 
Meu pai era juticultor, era a principal atividade aqui com agricultura, juta, malva, roça. 

Eles todos trabalham com juta, malva, né. Juta, malva, roça, macaxeira, banana, e tem 

alguns ali pra cima que trabalham na época também de camarão, né. Eles pegam 

camarão pra vender, essas coisas assim. A juta tem época que o preço aumenta, tem 

época que diminui, é assim, é variado, não tem uma coisa certa, mas aí a comunidade 

consegue sobreviver mais a partir dessa atividade econômica. Tem dado retorno. A 

única solução pro pessoal aqui é a juta e malva (Gomes, 2025). 

 

A juta chega à região da ilha do Marrecão que servia de área de plantação de juta e 

malva. Com o passar do tempo e as mudanças geológicas do território estes juticultores foram 

migrando para a ilha formando as comunidades que existem hoje. Neste ínterim, a história da 

juta atravessa a história da comunidade São Sebastião e seus moradores. É isso que nos relata 

Têtê. Vejamos: “Essa questão de trabalhar com juta veio desde os meus pais, os avós. Trabalhei 

30 anos com malva e juta. Era o meu trabalho lá e lá a dificuldade era muita” (Monteiro, 2024). 

Para Wagley (1988) conhecer mais profundamente a realidade do homem e da mulher da 

Amazônia pode trazer reflexões importantes na evidenciação de seus dilemas e desafios. Neste 

lugar cercado de água e floresta os moradores teceram seus conhecimentos e a cultura da juta 

enfrentando as adversidades do trabalho braçal e a força das águas, conforme relata Nilson 

Souza de Oliveira, de 60 anos de idade: 

As principais atividades aqui são com a juta. Trabalho com juta e com a malva e com 

a pesca, né? Minha família tem uma tradição de trabalho com a juta que herdou dos 

meus avós, dos meus pais. Pra mim já veio do meu pai, né. O meu pai, o tempo que 

ele era novo, ele plantava juta. Aquele tempo era juta. Minha mãe também trabalhou 

com juta. Ela que era a cabeça. Nesse trabalho, ela trabalhou muito no braçal, né? No 

braçal, é. Até agora ela não para, né? Ela mora bem aqui (Oliveira, 2025). 

 

De geração em geração a cultura do plantio da juta foi se significando na vida e na 

história da comunidade com moradores da região ou de outros lugares, que a partir de uma 

cultura de trabalho e relação afetiva com a natureza constituíram uma cultura que os uniu a 



13 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

partir de uma identidade cultural. É importante lembrar que os povos amazônicos possuem uma 

relação de reciprocidade com a natureza em trocas com o espaço no respeito aos ecossistemas 

vivos e mesmo com a incorporação da cultura da juta, estes não perderam este vínculo. 

Nesse sentido, a cultural da juta na Amazônia é transcultural, naquilo que atravessa e 

ultrapassa a cultura amazônica “que constitui o lugar sem lugar daquilo que atravessa e 

ultrapassa as culturas” (Nicolescu, 2001, p. 7), no que Silva (2004) aponta como três 

Amazônias, a portuguesa, a indígena e a brasileira. Somando-se a isso temos a cultura japonesa 

que aclimatou a juta ao clima e solo amazônico. Para Hall (2006, p. 13): 

 
[...] o sujeito assume identidades diferentes em diferentes momentos, identidades que 

não são unificadas ao redor de um “eu” coerente. Dentro de nós há identidades 

contraditórias, empurrando em diferentes direções, de tal modo que nossas 

identificações estão sendo continuamente deslocadas [...]. A identidade plenamente 

unificada, completa, segura e coerente é uma fantasia. Ao invés disso, à medida que 

os sistemas de significação e representação cultural se multiplicam, somos 

confrontados por uma multiplicidade desconcertante e cambiante de identidades 

possíveis, com cada uma das quais poderíamos nos identificar – ao menos 

temporariamente. 

 

A multiplicidade de identidades dentro do sistema cultural amazônico ganha formas, 

contornos e cores que desvelam infinitas identidades em processos de temporalidade. Diante 

desse cenário, voltamos nossa atenção para o ambiente amazônico, mais precisamente para os 

cultivadores da juta da localidade da Ilha do Marrecão, município de Manacapuru, Amazonas. 

Esses trabalhadores, por meio de sua prática, tecem uma relação com o seu lugar, as florestas, 

a terra e os rios, cultivando seus conhecimentos e mantendo o sustento familiar. 

A cultura da juta na Ilha do Marrecão é composta não só pela diversidade cultural e 

social, mas também pela força produtiva do juticultor, por possuir grande importância para o 

meio econômico, pois auxilia no fortalecimento do comércio do município de Manacapuru, 

assim como no fortalecimento da cultura do extrativismo da juta e malva no Médio Solimões. 

Influenciadas por várias culturas, as quais provêm de saberes indígenas, as práticas dos 

juticultores carregam um teor complexo que se enraíza em ambientes físicos e abstratos 

compostos por um imaginário fecundo, norteador e criador de símbolos, mitos, contos, lendas 

e devaneios, dentro de um lugar que tem seu próprio tempo, cadência e visões de mundo. 

Existe um saber apreendido a partir da cultura japonesa de plantio da juta e da malva, 

mas a real adaptação e ampliação da produção se dá a partir dos saberes dos povos tradicionais 

amazônicos, que detêm conhecimento sobre a terra e as águas. “Na sociedade amazônica, é 

pelos sentidos atentos à natureza magnífica e exuberante que o homem se afirma no mundo 

objetivo e é por meio deles que aprofunda o conhecimento de si mesmo” (Loureiro, 2012, p. 



14 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

21). O labor do juticultor se dá na sua relação com a terra e as águas, onde desenvolveu técnicas 

que passaram de geração em geração e continuam presentes nas plantações. 

Por meio do relato dos juticultores e juticultoras da comunidade São Sebastião, pôde-se 

coletar estas informações para a compreensão dos aspectos econômicos e das técnicas de 

trabalho, dando luz à realidade laboral da comunidade atualmente, bem como à memória e às 

histórias destes comunitários. Além da relação com o território e da compreensão dos 

conhecimentos tradicionais, também foi possível captar a subjetividade individual do trabalho 

dos juticultores e juticultoras. A pesquisa de Silva (2019) destaca essa preocupação em 

compreender como se configuram as vivências de sofrimento no trabalho dos produtores de juta 

e malva nas plantações do município de Manacapuru. 

Os depoimentos de nossos entrevistados demonstram o sofrimento do trabalho, que 

muitas vezes é mascarado e encoberto por uma visão romantizada do juticultor. Essa relação de 

forças entre o homem e o rio evidencia os desafios de se trabalhar nas águas e o grande esforço 

feito para a colheita da juta, bem como na limpeza do terreno para a plantação. Estas são 

consideradas as etapas mais difíceis da juticultura, como nos relata Marlene Gomes (60 anos): 

 

A dificuldade, todo o trabalho são difíceis, né? É difícil, é. É porque, olha só, quando 

na época a gente morava, que a gente era pequena, a gente cultivava desde um mato 

como esse, a gente tinha que roçar, tinha que enfrentar formiga, o sol quente, cobra, 

tudo que vinha pela frente tinha que roçar, depois de roçar, queimava, e depois de 

queimar ia virar terra na enxada, lá no meio do sol, né? Enfrentando formiga e tudo. 

Aí depois da limpeza, aí vinha o corte, todo mundo tinha que cortar, fazer os fechos, 

aí deixava murchar um pouco, quando caía um pouco a folha, pra ficar mais leve, né? 

Aí tinha que carregar, e a distância grande, mais de 500 metros de distância carregar 

na costa, que é o fecho de juta (Gomes, 2025). 

 

As agruras do trabalho expressam o sofrimento do trabalhador e o quanto é difícil o 

cultivo de juta e malva na Amazônia. Dentro de uma perspectiva econômica muitos estudos 

evidenciam o impacto econômico com o fortalecimento da economia, a geração de emprego e 

renda para as populações tradicionais, mas estes relatos de juticultores revelam as intempéries 

do trabalho extremante difícil que deteriora o corpo, causa doenças e morte. Esses relatos de 

ontem e de hoje demonstram que a prática da juticultura continua a exigir um enorme esforço 

e sacrifícios que muitas vezes não são recompensados, seja pelo baixo lucro, seja pela 

exploração incutida na vida dos juticultores da Amazônia (Homma, 1995).  

 

 

 

 



15 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

 

Figura 4 - Juticultores no corte das varas da malva na enchente 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Desenho gráfico de Manoel Nerys, 2025. 

 

A Figura 4 demonstra como se dão os cortes das varas de malva sob as águas, que já 

começam a inundar as plantações, exigindo do juticultor habilidade para não perder a safra. 

Como se pode observar, temos os juticultores que fazem a colheita da juta e da malva durante 

os meses de abril e maio, quando o rio começa a subir e invadir as plantações. O corte é feito 

dentro da água, que encobre os pés dos juticultores, sob o sol forte do dia. Como elucida Vieira 

(2023), a agricultura se organizava conforme os períodos de vazante e enchente. Quando as 

águas tomavam os pés dos juticultores, era tempo de cortar e afogar a juta e a malva nessas 

mesmas águas. Este é o processo árduo do trabalho da juta e o que mais castiga os juticultores, 

pois, dentro da água por várias horas, eles afogam a juta no primeiro processo de vários, até 

chegar nos feixes para serem enfardados (Ferreira, 2016). 

O labor impacta diretamente a saúde do juticultor, por exigir grande esforço, o que 

resulta na degradação do corpo. Para Ferreira (2009), este fator pesa muito na vida dos 

juticultores, por serem o elo de toda essa cadeia produtiva, passando assim por uma degradação 

física e, posteriormente, por uma degradação moral. Mesmo atualmente, os juticultores ainda 

atuam com as mesmas técnicas de 60 anos atrás, sem qualquer implementação de novas 

tecnologias que amenizem o processo insalubre do cultivo. 

De acordo com Silva (2019), “a lógica de produção do trabalhador da juta está baseada 

em ações pontuais opressivas” na superexploração do trabalho rural na Amazônia, o que 

culmina no sofrimento dos trabalhadores, que convivem com as dores do trabalho massivo. As 

formas como o juticultor é tratado e representado no imaginário coletivo ainda são muito 



16 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

romantizadas e escondem as agruras do trabalho. A ecocrítica aponta que essa romantização 

mascara a exploração dos trabalhadores do campo em representações edenistas e idealizadas da 

vida rural (Garrard, 2006). Na Amazônia, o imaginário sobre o juticultor ainda encobre os 

desafios da prática da juta e impede uma compreensão mais próxima da realidade desses 

trabalhadores. A esse respeito, Marlene Gomes relata: 

 
Minha mãe trabalhou assim também. Minha mãe carregava juta, e olha a barriga, desse 

tamanho. Grávida, carregando juta, fazia farinha, tudo ela fazia grávida. Nós desde 

idade de 8 anos, já caía no serviço. Já caía no serviço, né? Desde criança, acostumado 

no trabalho, assim, pesado. Aí carregava, lavava a juta e botava lá, pra aleirar (Gomes, 

2025). 

 

O texto ressalta a presença constante das mulheres na cultura da juta e da malva, ainda 

que tenham permanecido invisíveis nos estudos sobre a região por décadas. Muitas trabalhavam 

mesmo durante a gestação ou em condições de saúde debilitada, evidenciando a necessidade de 

garantir sua sobrevivência e sustento. Essas dinâmicas refletem as relações de gênero como 

elementos estruturantes da sociedade, moldando a divisão do trabalho e os papéis sociais 

(Torres, 2015, p. 19). Ao adotar uma perspectiva de gênero, é possível compreender com mais 

profundidade o envolvimento das mulheres no cultivo da juta e da malva, desde o preparo da 

terra até a lavagem da fibra. 

Apesar dos desafios, os juticultores mantiveram o cultivo em meio às condições 

adversas da várzea. Segundo relatos locais, a malva apresenta maior facilidade de produção em 

comparação à juta, sendo ambas cultivadas na comunidade São Sebastião. Homma (1995) 

explica essa preferência ao destacar a adaptação da malva a solos de baixa fertilidade. Devido 

à valorização dessa cultura, o estado do Amazonas incentivou sua produção, como observa 

Paiva (2009, p. 68), que menciona a relação entre os preços da malva e os da juta, ajustados 

conforme a demanda. 

A exploração dos juticultores é uma constante histórica. Estudos de Noda (1985) e 

Junqueira (1982) demonstram que o assalariamento não significava um pagamento integral em 

dinheiro, mas sim uma combinação de moeda e mercadorias adquiridas por crédito durante a 

produção. Na ilha do Marrecão, os chamados barões da juta controlavam o comércio local, 

obrigando os trabalhadores a consumirem exclusivamente em seus estabelecimentos. Durante 

a pesquisa de campo, foram encontradas moedas utilizadas por esses barões para remunerar os 

juticultores, com circulação restrita ao comércio que eles próprios administravam. 

Essa estrutura reforça o que Vieira (2023) chama de “maldição da juta na Amazônia”, 

em que as condições de trabalho eram integralmente impostas pelos barões. Entre 1960 e 1980, 



17 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

esses patrões ofereciam mantimentos em troca de mão de obra, lucrando com a produção da 

juta enquanto os trabalhadores permaneciam endividados. O sistema de aviamento consolidava 

essa dependência: em Manacapuru, a família Ventura, de origem lusitana, dominava o comércio 

local desde o ciclo da borracha até a expansão da juta. Os Ventura forneciam desde 

equipamentos básicos até alimentos, que os trabalhadores pagavam com os ganhos futuros da 

produção. Dessa forma, os juticultores iniciavam cada safra já endividados. 

O controle sobre a força de trabalho também se manifestava na criação de uma moeda 

exclusiva dos Ventura, cunhada em Portugal, equivalente a um dia de serviço. O senhor Geraldo 

Costa, em entrevista de 2025, relata: “Eles mandaram fazer essa moeda em Portugal, ela tinha 

o valor de um dia de trabalho, eles davam para o trabalhador poder comprar com eles no 

comércio deles. Só tinha validade para quem trabalhava pra eles.” Como se pode observar na 

Figura 5, a moeda trazia gravadas as inscrições “Manacapuru”, “Família Ventura” e a palavra 

“intransferível” ao centro, simbolizando o monopólio econômico sobre os trabalhadores da juta. 

 

Figura 5 - Moeda comercializada entre os juticultores 

 
Fonte: Vasconcelos, 2024. 

 

No fim, com a entrega da produção, os moradores recebiam apenas um pequeno saldo 

e, como precisavam de novos mantimentos, pediam créditos em produtos alimentícios, 

formando novamente esse ciclo de exploração do trabalho. Na comunidade São Sebastião, a 

produção para patrões ainda existe. Os moradores recebem um valor inicial para a produção, 

bem como as sementes para o cultivo, e no final da colheita entregam a produção. As 

cooperativas, como a Companhia Têxil de Castanhal (CTC), também financiam a produção na 



18 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

comunidade, mas o trabalho ainda é desafiador. Dessa forma, esses retratos da prática da juta, 

tanto no passado quanto no presente, iluminam a dura realidade do labor do juticultor. 

Na comunidade, a maioria dos moradores trabalha ou tem familiares que trabalham ou 

trabalharam com a juta e a malva, esta última permanecendo como a principal fonte de renda, 

mesmo que outras atividades, como a agricultura, a pesca de peixes e camarões, e a caça, 

também façam parte de sua subsistência. A juta foi e ainda é a principal forma de sobrevivência, 

mesmo com outras fontes de renda. O trabalho envolve toda a família, incluindo homens, 

mulheres, crianças e idosos. Nas trocas comunitárias entre familiares, os juticultores fazem suas 

plantações a poucos metros de suas casas. Dessa maneira, os juticultores da comunidade São 

Sebastião vivem e habitam a ilha do Marrecão em diálogo com a terra e as águas, sustentando 

uma cultura que faz parte de sua história e do seu trabalho. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

As memórias dos juticultores da Comunidade São Sebastião, na Ilha do Marrecão, 

tornaram-se fontes fundamentais para a compreensão da história da comunidade, suas práticas, 

técnicas e a relação do trabalho com a juta na região amazônica. A presença da juta na 

Amazônia não apenas marca a paisagem e o imaginário, mas também os corpos dos povos 

amazônicos, cujas vidas estão baseadas nesta cultura. Diferentes representações, sejam 

culturais, artísticas ou científicas, retratam o trabalho do juticultor e a adaptação da juta ao 

território amazônico, enfatizando seu potencial econômico para a região, mas esquecem das 

subjetividades atravessadas por esse processo. 

Os filhos e netos desses juticultores ainda têm suas vidas entrelaçadas à juta e à malva, 

que moldam sua cultura de vida, trabalho e histórias pessoais. A comunidade São Sebastião, na 

Ilha do Marrecão, é marcada por esse período trans-histórico, que se conecta à trajetória da juta 

no Brasil e na Amazônia. Desde a chegada das sementes trazidas pelos japoneses, que 

dominavam as técnicas da juticultura a partir de 1930, até sua introdução no Médio Solimões, 

na década de 1950, essas práticas se incorporaram ao cotidiano dos povos tradicionais 

amazônicos. 

O solo fértil e úmido da várzea facilitou a juticultura. O conhecimento tradicional sobre 

a dinâmica das águas acelerou esse processo de adaptação: o plantio ocorria entre setembro e 

dezembro, e a colheita, cinco a seis meses depois, entre março e abril. Com a elevação das 

águas, os juticultores realizavam a colheita dentro d'água, facilitando o corte e a lavagem da 

fibra. Essas práticas ainda estão presentes no trabalho dos juticultores atuais, descendentes 



19 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

daqueles pioneiros na região. Os conhecimentos adquiridos com os japoneses, somados às 

experiências amazônicas, consolidaram essa cultura local. 

A permanência dessa prática por décadas demonstra a forte conexão dos moradores com 

seu território desde a infância. Essa é uma cultura não valorizada nos grandes centros urbanos, 

pois é uma cultura do cotidiano, baseada na simplicidade e na subsistência equilibrada com a 

natureza. O juticultor, como protagonista de sua história, se forja no trabalho diário: no corte 

da juta e da malva dentro d’água, no transporte das fibras, no cansaço, no sofrimento e na dor. 

Seu sustento depende desse labor, e foi a partir das narrativas desses juticultores que se 

construiu esta pesquisa. 

De geração em geração, a cultura do plantio da juta adquiriu novos significados para a 

comunidade, integrando moradores locais e imigrantes em uma relação afetiva com a natureza 

e o trabalho. Evidenciar as dificuldades desse labor é dar voz a uma cultura marginalizada, 

oriunda das várzeas, de um povo cuja existência está profundamente conectada à natureza. 

Quando a natureza é afetada, esses povos também sofrem diretamente. 

Mesmo diante da exploração do mercado e do capitalismo, as relações de trabalho na 

comunidade são baseadas na solidariedade, tanto nas trocas com a natureza quanto na 

cooperação entre familiares e vizinhos. A divisão do trabalho ocorre por colaboração, e não por 

imposição. Por fim, as memórias do povo da juta são transmitidas por meio de relatos orais, 

passados de pais para filhos, formando um acervo vivo da história da região. Esse é um 

testemunho da memória popular, narrada por quem vive essa realidade, preservando as 

vivências diárias dos juticultores ao longo das gerações. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BACHELARD, Gaston. A poética do devaneio. Tradução de Antônio de Pádua Danesi. São 

Paulo: Martins Fontes, 1988. 

 

BACHELARD, Gaston. A água e os sonhos: ensaio sobre a imaginação da matéria. Tradução  

Antônio de Pádua Danesi. São Paulo: Martins Fontes, 1997. (Coleção Tópicos). 

 

BITTENCOURT, Antonio C. R. Memória do município de Parintins: estudos históricos 

sobre sua origem e desenvolvimento moral e material. 2. ed., fac-similado. Manaus: 

Governo do Estado do Amazonas/Secretaria de Estado da Cultura, Turismo e Desporto, 2001. 

 

BOURDIEU, Pierre. A miséria do mundo. Contribuições de A. Accardo et al. 17. ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

 



20 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

BRUCE, Maria Valcirlene de Souza. O banho das índias em noites de lua cheia: a 

influência da lua na vida das moradoras e moradores da Serra do Espelho da Lua, Nhamundá-

AM. 2022. Tese (Doutorado em Sociedade e Cultura na Amazônia) – Universidade Federal 

do Amazonas, Manaus, 2022. 

 

CERDEIRA, Weslley Dias. A poesia de Thiago de Mello na perspectiva do pensamento 

Ecocrítico. 2020. Dissertação (Mestrado em Sociedade e Cultura na Amazônia) – 

Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2020. 

 

CEVASCO, Maria Elisa. Dez lições sobre estudos culturais. São Paulo: Boitempo Editorial, 

2008. 

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. v. 4. 2. ed. 

Tradução Suely Rolnik. São Paulo: Editora 34, 2012. 

 

FARIAS, Elson. Estações da várzea. Manaus: Sergio Cardoso & Cia. Ltda, 1963. 

 

FERREIRA, Aldenor da Silva. Trabalhadores da malva: (re)produção material e simbólica 

da vida no baixo rio Solimões. 2009. Dissertação (Mestrado em Sociedade e Cultura na 

Amazônia) – Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2009. 

 

FERREIRA, Aldenor da Silva. Fios dourados dos trópicos: culturas, histórias, 

singularidades e possibilidades (juta e malva - Brasil e Índia). 2016. Tese (Doutorado em 

Ciências Sociais) – Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências 

Humanas, Campinas, 2016. 

 

GARRARD, Greg. Ecocrítica. Tradução Vera Ribeiro. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília, 2006. 

 

GUATTARI, Félix. As três ecologias. Tradução Maria Cristina F. Bittencourt. Campinas, SP: 

Papirus, 1990. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução Tomaz Tadeu da Silva 

e Guaracira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 

 

HOMMA, Alfredo Kingo Oyama. A imigração japonesa na Amazônia: sua contribuição ao 

desenvolvimento agrícola. 2. ed. Brasília, DF: Embrapa, 2016. 

 

HOMMA, Alfredo Kingo Oyama. A civilização da juta na Amazônia: expansão e declínio. In: 

Congresso de Economia e Sociologia Rural, Curitiba, 1995. Anais [...]. Brasília: SOBER, 

1995. 

 

LOUREIRO, João de Jesus. Cultura amazônica: uma poética do imaginário. São Paulo: 

Escrituras Editora, 2001. 

 

LOUREIRO, Carlos Frederico Bernardo. Sustentabilidade e educação: um olhar da ecologia 

política. São Paulo: Cortez, 2012. 

 

MAFFESOLI, Michel. Homo eroticus: comunhões emocionais. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Forense, 2014. 



21 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

 

MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. Tradução Catarina 

Eleonora F. da Silva e Jeanne Sawaya. Revisão técnica de Edgard de Assis. Brasília: 

UNESCO, 2000. 

 

NICOLESCU, Basarab. Definition of transdisciplinarity. Rethinking Interdisciplinarity: 

The Potential of Transdisciplinarity. Disponível em: 

http://www.interdisciplines.org/interdisciplinarity/papers/5/24/. Acesso em: 05 fev. 2025. 

 

NODA, Sandra do Nascimento. Agricultura familiar amazonense: mobilidade e relações de 

trabalho na produção de juta e malva. In: WITKOSKI, Antonio Carlos et al. A cultura de 

juta e malva na Amazônia Ocidental: sementes de uma nova racionalidade ambiental? São 

Paulo: Annablume, 2010. 

 

NODA, Sandra do Nascimento. Relações de trabalho na produção amazonense de juta e 

malva. 1985. Dissertação (Mestrado em Ciências Agrárias) – Universidade de São Paulo, 

Piracicaba, 1985. Disponível em: https://teses.usp.br/teses/disponiveis/11/0/tde-20240301-

150525/. Acesso em: 05 fev. 2025. 

 

OLIVEIRA, Liliane Costa de. Vida religiosa ribeirinha: um estudo sobre a Igreja Católica e 

Evangélica no Amazonas. 2012. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Universidade 

Federal do Amazonas, Manaus, 2012. 

 

PAIVA, Alciane Matos de. Agricultura camponesa e desenvolvimento rural/local: um 

estudo da organização da produção de juta e malva na várzea do município de Manacapuru. 

Manaus: UFAM, 2009. 

 

SAUNIER, Tonzinho. Parintins: memórias dos acontecimentos históricos. Manaus: Editora 

Valer/Governo do Estado do Amazonas, 2003. 

 

SILVA, Marilene Corrêa da. O Paiz do Amazonas. Manaus: Valer, 2004. 

 

SILVA, Giselle Maria Menezes da. Subjetividade e trabalho com juta e malva: um estudo 

em Manacapuru/AM. 2019. Dissertação (Mestrado em Sociedade e Cultura na Amazônia) – 

Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2019. 

 

TORRES, Iraildes Caldas. A experiência estética da poiesis Sateré-Mawé: a face aurática e 

ancestral de sua cultura. 2015. Tese (Pós-Doutorado) – Université Lumière Lyon 2, França, 

2015. 

 

VIEIRA, Everton Dorzane. A maldição da juta na Amazônia: história e memória de 

trabalhadores rurais de uma comunidade amazônica. Manduarisawa: Revista Eletrônica 

Discente do Curso de História da UFAM, v. 1, n. 1, p. 1-15, 2023. Disponível em: 

https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/manduarisawa/article/view/13414. Acesso em: 05 

fev. 2025. 

 

WAGLEY, Charles. Uma comunidade amazônica: estudo do homem nos trópicos. 3. ed. 

Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1988. 

 

Fontes Orais: 



22 
 

Revista Fontes Documentais. Salvador, v. 8, Ed. Especial: Informação e Memória, e81259, 2025 – ISSN 2595-9778 

 

COSTA, Geraldo Conceição da. Entrevista concedida a Irlan Leal de Vasconcelos. 

Manacapuru, 06 jan. 2025.[Gravação digital, acervo pessoal do entrevistador]. 

 

GOMES, Marlene Freitas de. Entrevista concedida a Irlan Leal de Vasconcelos. 

Manacapuru, 08 jan. 2025.[Gravação digital, acervo pessoal do entrevistador]. 

 

MONTEIRO, Teófilo Siva. Entrevista concedida a Irlan Leal de Vasconcelos. 

Manacapuru, 27 dez. 2024.[Gravação digital, acervo pessoal do entrevistador]. 

 

OLIVEIRA, Nilson Souza de. Entrevista concedida a Irlan Leal de Vasconcelos. 

Manacapuru, 08 jan. 2025.[Gravação digital, acervo pessoal do entrevistador]. 

 

 

 

 

Recebido/ Received: 23/01/2025  

Aceito/ Accepted: 11/02/2025  

Publicado/ Published: 03/03/2025 

 


